
خلاصات ونتائج:

لم ينل تنظيم "الدولة الإسلامية"، الذي بات يسيطر عل المشهد السياس والعسري ف سوريا والعراق، ويحمل تهديدًا

واضحا لدول أخرى، إل اليوم مقاربة بحثية شاملة ومركبة، يمنها أن تقرأ بشل جيد أسباب الظهور، ومستقبل هذه

الظاهرة. ومن المؤكد أن تناولا سريعا لهذه الظاهرة، ف ورقة أو ورقتين، لن يون كافيا لتفحص، ومراجعة المعلومات

المتوفرة بشأنه، فضلا عن تقديم تفسير عميق للظاهرة.

:هدف هذا الملف الذي جاء بمشاركة باحثين، من ذوي السمعة والاختصاص، إل

    معرفة خلفيات وأسباب صعود هذه الظاهرة.
    معرفة التأثيرات الت تركتها الظاهرة عل صعيد المجتمعات، والدول والعلاقات الدولية.

    تقديم قراءة معمقة تمحص الصحيح والسقيم بشأن التنظيم.
    محاولة بناء رؤية استراتيجية لمواجهة الفر الذي يغذِّي هذه الظاهرة.

    تقديم نظرة استشرافية لمستقبل هذا التنظيم.
    توفير معلومات ذات مصداقية عالية، وتحليلات معمقة عن تنظيم "الدولة الإسلامية".

ومن خلال مجمل الدراسات الت يتضمنها الملف يمننا تسجيل الخلاصات والنتائج التالية:

خلاصات ونتائج ملف "تنظيم "الدولة الإسلامية": النشأة، التأثير، المستقبل"
الاتب : مركز الجزيرة للدراسات

التاريخ : 26 نوفمبر 2014 م

المشاهدات : 5873



    خضع تنظيم "الدولة الإسلامية" لمقاربات مختلفة سعت إل تفسيره، ويمن حصرها ف أربع:

السياق: والسياق هنا يشتمل عل أبعاد متعددة، فمن الناحية الاجتماعية ثمة الانفجار الديمغراف والبطالة ومستوى
التعليم وغيرها، ومن الناحية السياسية هناك الاستبداد السياس، وفشل الدولة الوطنية ف التنمية والمواطنة وإدارة

العلاقة بين الهويات المختلفة، ومن الناحية التاريخية هناك المجازر والحروب الأهلية.
لن المقاربة السياقية تقصر ف شرح العملية المعقدة الت تتولد فيها الظاهرة.

المقاربة الثانية تحيل إل النصوص الدينية أو الفقهية حت لَيغدو النص ‐بذاته‐ مولّدًا للظاهرة، ولنها لا تفسر لنا
.ج النصوص مثل هذه الظواهر من قبلظاهرة حديثة رغم أن النصوص قديمة، ولماذا لم تُنت لماذا ه

أما المقاربة الثالثة فه المقاربة الاجتماعية والنفسية، والت تركز عل الفاعلين وتوينهم الاجتماع وبيئاتهم
وتجاربهم وبنائهم النفس، ولن هذه المقاربة تاد تُخفق ف شرح تعقيدات الفعل والانفعال، بمعن: هل هؤلاء

الأشخاص هم نتاج البيئة أم مؤثرون فيها ومسهمون ف صياغتها وصناعة ظروفها، أو هما معا؟
أما المقاربة الرابعة فتحاول أن تخرج خارج المألوف عبر القول: إن "داعش" طَفْرة ف تاريخ جماعات الجهاد

العالم، ومن ثم فالقوالب التفسيرية وأدواتها المألوفة تعجز عن استيعابها.
مشلةُ هذه النظرة ‐رغم أنها لا تقدم مقاربة حقيقية‐ ه إيمانها بتفرد الظاهرة تَفَردا لا يجد تفسيره إلا ف مبلغ

وحشيتها وف تركيبتها الت تبدو ملغَّزة ومفاجئة.

يقترح هذا الملف مقاربة تفسيرية تقوم عل أمرين، هما:

تجاوز فرة "تَفَرد" التنظيم الت تعزله عن حركة الجهاد العالم، والتحرر من قَيد كونه "تهمةً" يتم إلصاقها بفر أو جهة، وهذا

يتجسد ف تحليل البِنية الفرية للتنظيم (جذورها وتطوراتها وأصولها وفروعها) من جهة، وف تحليل الواقع المعقد الذي

،النصوص الأصلية لفقهاء الجهاد العالم جري الباحث هذه المقاربة بالعودة إلار من جهة أخرى. ويظهرت فيه تلك الأف

ورصد سير وتطور الأحداث عل وقع العلاقات التنظيمية، مع الأخذ بعين الاعتبار السياق الدول من جهة وسياق المشاريع

الإسلامية الحركية الأخرى من جهة أخرى.

للجهاد العالم القول: إننا أمام تطور داخل العالم المفاهيم نهج (داعش) تدفع إل رة "الغلو والانحراف" فإن ف    

وانفلات من القيود المفروضة من القيادة المركزية؛ تجاوبا مع ما تفرضه التطورات عل الأرض، والاختلاف حول الوسائل

الأجدى لتحقيق المشروع، بالإضافة إل الصراع عل الإمارة نفسها الت ه مركزية ف المشاريع الحركية التنظيمية عامة.

    لا يمن لمسلسل الخروج عن "نظام الفقه الإسلام" الذي بدأه فقهاء الجهاد العالم أن يقف عند الحدِّ الذي رسموه هم

لأنفسهم وأتباعهم.

    إن سيطرة تنظيم الدولة عل الأرض، لا يمن فهمها إلا ف إطار التغيرات ف المنطقة منذ الحرب عل أفغانستان

والعراق وصولا إل الثورات الشعبية، فتنظيم الدولة تمدَّد ف الفراغ الذي خلَّفه ضعف الدولة وف أجواء الاستبداد بعد

احتلال العراق، وكذلك الحال مع الثورة السورية الت قوبلت بعنف وحش فتحولت إل ثورة مسلحة.

    إن الاختلاف بين تنظيم الدولة والقاعدة يظهر ف التقديرات والحسابات السياسية خصوصا مع حنة وخبرة القاعدة

وصدَامية تنظيم "الدولة الإسلامية".

    إن تنظيم "الدولة الإسلامية" نتاج سياقات مركبة تداخل فيها النص بالواقع أو العس، وهو تطور من داخل حركة الجهاد

العالم وليس خارجا عنها.

:التال ن بيانه فالذي نشأ بين القاعدة وتنظيم "الدولة الإسلامية" يم إن الخلاف الأيديولوج

    بالنسبة للقاعدة:



تتهم تنظيم الدولة بالمبالغة ف التفير وعدم أهليته لتنزيل الأحام الشرعية موضعها، وأن "الشرعيين" الذي يقودونه .1
"حدثاء الأسنان" لا يفقهون تنزيل "كفر النوع" عل "العين"، سواء ف حق المسلمين من أهل السنة أو من أصحاب

المذاهب الأخرى.
تتهمه بأنه يفّر عمليا مخالفيه من التنظيمات الجهادية الأخرى بسبب الاختلاف معهم ويستهين بالدماء ويبالغ ف قتل .2

كل من خالفه من المسلمين.
عطيت للبغدادي لاسيما من بعض التيارات الجهادية هين، وكل بيعة اترى أن البغدادي أعلن الخلافة من دون تم .3

باطلة ولا صحة لها.

    أما بالنسبة لتنظيم "الدولة الإسلامية":

1. قبول الظواهري عمليا بالديمقراطية الت ه كفر بواح، وإقراره للثورات العربية ونهجها "السلم ف التغيير"، وهو
نهج الإخوان.

وقوف الظواهري إل جانب "الطاغوت" الرئيس محمد مرس ‐بعد دخوله السجن‐ الذي قبل بالديمقراطية، وعدم .2
تفيره له، لا بل شره، أي: الظواهري، مرس لما أعلن الأخير عن عزمه العمل لاستعادة الشيخ عمر عبد الرحمن

من سجون أميركا، كما أن القاعدة بقيادة الظواهري لا تفّر كبراء الإخوان وهم "شَر من العلمانيين".
تلبس القاعدة بمذهب الإرجاء والجهمية، أي: إنها لا تفّر من وجب تفيره من "المسلمين" الذي اقترفوا أعمالا .3

تخرجهم من الدين.
يعتمد تنظيم "الدولة الإسلامية" نفس مقولات تنظيم القاعدة وإن كان يختلف معها ببعض الترجيحات الت قد تون .4

شائعة ف القاعدة وبنسب متفاوتة، لنها لم تحظ بالصدارة أو لم تعتمدها القيادة باعتبار أنها تحتمل الاختلاف.
لن الخلاف الأعظم بين الطرفين، هو ف فهم الأحام وتنزيلها وهو ما سيترتب عليه اختلاف عظيم ف المستقبل. .5

الحرب الدولية الت نها علتجذرها وتم يدشنها تنظيم "الدولة الإسلامية" تتوقف ف يرتبط مستقبل الأيديولوجيا الت    

تخاض ضده، وهناك احتمالان، الأقرب منهما أن يحجم التنظيم أو يهزم فسيون مستقبله أشبه بما آلت إليه دولة طالبان

تنظيميا، وسيون أيديولوجيا حركة جهادية منشقة تُصنَّف عل يمين تنظيم القاعدة.

    ستدخل أيديولوجيا التيارات الجهادية عموما، ومنها تنظيم الدولة ف نفق المراجعات كما سبق وحصل مع التيارات

أعل زرعتها التيارات الجهادية وخاصة القاعدة إل ار التمصر وليبيا وسواهما، لأن تنظيم الدولة وصل بالأف الجهادية ف

مستويات الإشباع، وف لحظة كانت الشعوب العربية تتجه بخلاف قبلة هذا التيار.

    هناك مسار بيان تصاعدي ف البنية الهيلية الداخلية لتنظيم الدولة الإسلامية، فقد بدأ بصورة بسيطة عنقودية شبيهة

بالجماعات الإسلامية الجهادية المحلية، خلال الأشهر الأول، ثم بدأ يتطور مع تأسيس جماعة التوحيد والجهاد، بإضافة

مؤسسات وهيئات متخصصة، ووصل إل مرحلة أكثر تطورا مع انضمامه إل القاعدة المركزية بعد أن أصبح اسمه "قاعدة

الجهاد ف بلاد الرافدين".

    انتقل التنظيم نحو الصيغة المؤسسية الت تحاك ما جاء ف كتب التراث الإسلام، مع الإعلان عن إقامة الدولة

الإسلامية ف بلاد الرافدين، بعد مقتل الزرقاوي، عبر الإعلان عن تشيل وزارات وتعيين ولاة عل المناطق الت يسيطر عليها

التنظيم، ف محاولة للانتقال من صيغة التنظيم إل بنية الدولة.

    حدثت الطفرة الحقيقية، لاحقًا، مع تولّ أب بر البغدادي؛ إذ تم تطوير عمل الأجهزة المختلفة وتأطيرها مؤسسيا ومنحها

مهمات محددة ودقيقة تجمع ما بين طبيعة المؤسسات ف الدولة المعاصرة وأدوارها الوظيفية من جهة، وطبيعة التنظيم

وظروف عمله، الت تمتاز بدرجة أكبر من التعقيد والغموض من جهة أخرى، وهو ما جعلنا أمام حالة هجينة وخاصة تُزاوِج

بين صورة الدولة والتنظيمات السرية ف الوقت نفسه.



    تزاوج التطور عل الصعيد المؤسس والوظيف مع إعادة هيلة القيادة، وتصعيد القيادات المحترفة المحلية، عل أكثر

يا وأمنيا واقتصاديا. من صعيد، بخاصة عسر

    تميز التنظيم بقدرة لافتة عل توزيع المهمات وتقسيم الأدوار بين العنصر المحل والقادمين من الخارج "المهاجرين

العرب والمسلمين".

،الموصل وإعلان الخلافة، وهو أمر طبيع التنظيم بصورة مضاعفة، بعد السيطرة عل ارتفعت أعداد الذين ينتمون إل    

ويرتبط بعامل القوة والهيمنة والنفوذ.

    بالرغم مما أظهره التنظيم من عمل مؤسس وتنظيم معقد ومتطور، وكفاءة كبيرة ف التجنيد والدعاية، وحماية

التماسك الداخل؛ إلا أن ذلك لا يعن أنه لا يواجه تحديات حقيقية، فلا يزال التوسع البير ف عمله والمناطق الت يسيطر

عليها يحمل ف ثناياه مخاطر حقيقية عل قدرة التنظيم عل التماسك والتوسع ف حال تعرض لضربات عسرية وأمنية

كبيرة.

إل السع ن استبعاده فطبيعته، هو عامل لا يم نشاطه وف أداء التنظيم وف عد جوهري فإن البعد المشهدي، ب    

تفسير تنظيم الدولة "داعش" ولفهم أشال اشتغاله، وهو بعد متصل إل حد كبير بمروحة الانهيارات الاجتماعية الت رفدت

"التنظيم" وشلت بنيته.

    إن السع لتفسير الالتحاق بـ"داعش" يجب عدم قصره عل الوقائع الصلبة والمنسجمة، وهو أيضا شء من اللعب خارج

السياسة وخارج السوسيولوجيا.

    إذا كانت "القاعدة" تنظيما عنقوديا، فإن "داعش" تنظيم أفق، يقتطع مناطق ويخضع قبائل وعشائر ويضم ف تشيلاته

فروعا لأحزاب وكتائب انشقت بأكملها. هذه السعة تتيح أيضا مرونة وتدفع اللعب إل أقصاه. فإل جانب "سلفيته الجهادية"

هناك أثر قوي لبعثية "داعش" ولعشائريته، وتتجاور فيها محلية مغرقة ف رجعيتها وعالمية لا حدود لحداثتها.

    ف الأردن تغذت "داعش" من الشقاق الاجتماع الناجم عن فصام الهوية الوطنية وعن ضعفها، وف لبنان كان للصدع

الشيع‐السن وظيفة حاسمة ف تفش المزاج الـ"داعش" ف البيئة السنية، وف العراق، تقاطعت عوامل المذهبية مع مزاج

عشائري محبط وغاضب، عند الرغبة البعثية الانتقامية. أما ف المغرب العرب ووصولا إل أوروبا، تختلف الأسباب، فتونس

مثلا، وه أكثر الدول رفدًا لـ"داعش" بالجند وبدعاة صغار العمر، خلَّف انهيار نظام زين العابدين بن عل ركاما اجتماعيا

ونفسيا لم يتسع الوقت لدولة "الثورة" أن تستوعبه؛ فانت "دولة الخلافة" بديلا ووجهة لهجرة "جهادية" مريرة. وف أوروبا

كان "المجاهدون" خليطًا من شبان وشابات لا تقتصر مصادرهم عل مجتمعات الدياسبورا المسلمة ف المدن الأوروبية؛ إذ

إن من بينهم عشرات من أصول مسيحية، وهم بمعظمهم من غير فقراء القارة العجوز.

    يشل (داعش) مجموعة مفارقات تتعلق بسياق ظهوره ف زمن الربيع العرب، وبطبيعة كنهه السياس، وبإرباكه

لسياسات الدول الإقليمية والولايات المتحدة.

،إطارهما الجغراف ا للدولتين اللتين ينشط فا حقيقيمثَّل تنظيم "الدولة الإسلامية" (داعش) كفاعل من غير الدول تحدي    

العراق وسوريا؛ فف العراق تسبب ف الإطاحة بحومة المال ومجء حومة جديدة، وسوغ التدخل الخارج ف العراق

مرة ثانية.

    ف سوريا أثَّر سلْبا عل مسار الثورة السورية؛ إذ دعم موقف الأسد الذي لم يل عن ترويج روايته الخاصة عن الثورة

السورية بوصفها تخريبا يتزعمه متطرفون ظلاميون ومأجورون.

    أربك هذا التنظيم طبيعة السياسات الخارجية لباق الدول الفاعلة ف الإقليم؛ فقد وجدت الولايات المتحدة نفسها ف نهاية

المطاف ترسخ بعملياتها العسرية ضد (داعش) أقدام الأسد مزيدًا ف سوريا؛ ومن ثَم تزيد من نفوذ إيران ف المنطقة



بطريقة أو بأخرى.

    قد تجد واشنطن نفسها مضطرة لعقد صفقات سياسية مع طهران، وكأن واقع الحال أن واشنطن تقف مع طهران والأسد

ف نفس الخندق.

    تبدو علاقة واشنطن بأنقرة معرضة للتوتر بسبب تباطؤ الأخيرة ف الانضمام للتحالف ضد (داعش) بصورة جذرية؛ حيث

إن أنقرة لا ترى ف عملياته ضد (داعش) وحده، دونما استراتيجية شاملة تتضمن الإطاحة بالأسد، جدوى حقيقية.

رجكحركة تحررية كان ي ،الربيع العرب خيبة الأمل ف ر عنها بزوغ (داعش)، هعب إن خيبة الأمل الأشد وطأة والت    

منها أن تغير وجه المنطقة العربية إل الأبد.

    يرتبط صعود تنظيم الدولة الإسلامية بوصفه فاعلا إقليميا، عابرا للدول والمجتمعات، بعاملين رئيسين، الأول: يتمثل

وانفجار الصراعات الداخلية عل ،السن والفراغ السياس ،الإيران المنطقة الناجمة عن النفوذ الإقليم بالنزعة الطائفية ف

أسس طائفية ودينية وعرقية ف كل من العراق وسوريا، والثان: ينبثق من سياسات الأنظمة السلطوية وقمع الاحتجاجات

السلمية وحالة الانسداد السياس، والانقلاب عل مخرجات الربيع العرب، أي: إنه مركب عل أزمة سياسية عربية.

تنظيم الدولة بمنزلة نموذج من نماذج متعددة عابرة للمجتمعات، تتمثل بالجماعات الدينية والطائفية الت ن النظر إليم    

أصبحت فاعلا رئيسا ف ظل حالة الفوض السياسية والأمنية؛ فالجماعات الشيعية العراقية وحزب اله والقوى الردية

أدت إل الشروط السياسية والمجتمعية نفسها الت والحركات السلفية الجهادية وفروع القاعدة والحوثيون تتوافر عل

صعود ذلك التنظيم.

    يتأسس هذا الدور السياس والأمن والعسري لهذه التنظيمات والجماعات عل فشل الدولة الوطنية العربية ف الإدماج

.الأمنية والفراغ السياس وحماية قيم المواطنة والقانون وسيادة حالة من الفوض السياس

    لا تقتصر مسألة امتداد الخطر الراديال لـ(داعش) إل القوقاز وآسيا الوسط عل الأخطار الأمنية ولنها تمتد إل ما

.جوارها الجغراف ماش لدول إقليمية فن أن تسهم فيه من توسع أو انيم

ون له تأثيرات عابرة للإقليم تتجاوز حواف الشرق الأوسط لتمتد إلإن تمدد تنظيم "الدولة الإسلامية" (داعش)، سي    

.القوقاز وآسيا الوسط إقليم

    هناك سيناريو محتمل قد تجد فيه المجموعات التابعة لتنظيم "الدولة الإسلامية" المناخ الملائم لتنفيذ عمليات ف آسيا

عبر دعم انقلابات أو حركات انفصالية ف المباشر أو الضمن ألا وهو التدخل الروس ,والقوقاز, والعمق الروس ,الوسط

بعض دول المنطقة؛ حيث سيتمن تنظيم "الدولة الإسلامية" من استغلال الفراغ الأمن لتنفيذ هجمات عل نطاق واسع ضد

أهداف حيوية (منشآت حومية, دبلوماسية, مجمعات أمنية‐عسرية, والأهم أنابيب الطاقة).

    مع صعود خطر تنظيم "الدولة الإسلامية" ف المجال الأوراس واتساع خلافات أنقرة مع حلفائها من الناتو, ساعدت هذه

التطورات طهران ف تقديم نفسها كشريك إقليم بدلا من تركيا، الت تتمتع بعلاقات ممتدة مع دول آسيا الوسط والقوقاز

بفضل الرابطة القومية.

المع صعود خطر تنظيم الدولة تحاول روسيا استغلال مخاوف الدول ما بعد السوفيتية الضعيفة تجاه الصعود الرادي    

لدفعها تجاه تفعيل تعاونها ف إطار المبادرات الأمنية المشتركة لتوسع موسو من خلالها انتشار قوتها عل الأرض لحماية

الحدود والمنشآت الحيوية (خاصة خطوط النفط و الغاز).

    إن صعود هذا التنظيم، محليا وإقليميا، ليس طارىا وهزيمته تتجاوز الجانب العسري والأمن، إل مواجهة الشروط

الموضوعية السياسية الت تقف وراءه ووراء التنظيمات والنماذج الشبيهة.

    من الضروري أن تتم قراءة هذا الفاعل السياس الجديد ف إطار العنف السلطوي، سواء كان ذا طابع طائف، مثل:



إطار الأزمات البنيوية الت مصر والجزائر والدول العربية الأخرى، وف الحال ف العراق وسوريا، أو استبدادي، كما ه

تعان منها الدول العربية، وتخلق مشاعر شعبية جامحة للتهميش والإقصاء وغياب الأفق السلم والظروف الاقتصادية

والاجتماعية الطاحنة.

    من الضروري، النظر إل صعود تنظيم الدولة ف سياق الفوض الطاحنة ف ليبيا، والفراغ السياس ونمو الجماعات

المرتبطة بالسلفية الجهادية هناك، وف صحراء سيناء، وف اليمن مع سيطرة الحوثيين عل صنعاء، ومع الأزمة البحرينية

والأزمات الداخلية العربية، فهنالك اليوم حالة جديدة متنامية من تفيك المجتمعات وانهيار السلطة الأخلاقية للدولة،

والعودة إل الأشال الأولية من التعبير عن الهوية.

    مثل هذه المناخات تخلق جاذبية لنموذج الدولة الإسلامية وقابلية لاستنساخه وتطبيقه ف العديد من المجتمعات، طالما

ا لها، ومتوحشًا فالآن، فليست خطورة هذا التنظيم أنه اجتاز الحدود وأقام كيانًا عابر أن المسارات البديلة مغلقة إل

سلوكه مع الخصوم، بل إنه أصبح نموذجا للوع الشق السلب ولحالة المجتمعات العربية والمسلمة.

    أصبح هذا التنظيم "نموذجا"، وقد وجدنا كيف سعت جماعات أخرى ف ليبيا واليمن ومصر إل استنساخه، فطالما أن

الأزمة السياسية السنّية لم تُحل، والأزمة السلطوية العربية قائمة، فإن هذا التيار والتيارات الأخرى، سواء كانت شيعية أو

ان ستتنشر فم يف مع الضغوط والظروف المختلفة، وإذا تراجعت فرقية أو غيرها ستجد فرصةً للنمو والصعود والتع

مان آخر.

    إن النجاح الفعل، طويل المدى، للحرب الراهنة، لن يتحقَّق إلا بشرط رئيس وهو فكُّ الاشتباك بين تنظيم الدولة الإسلامية

والمجتمع السنّ، ومدى قناعة المجتمع السن بالانقلاب مرة أخرى عل التنظيم، كما حدث ف العام 2007 مع تجربة

الصحوات.

    تمر المنطقة بأسرها بمرحلة انتقالية تشهد انهيارا للدولة القُطرية ومنظومتها السياسية، وه حالة تتجاوز العراق وسوريا

مصر، ف اليمن وليبيا ولبنان وصحراء سيناء ف وعدم الاستقرار تسود ف أغلب دول المنطقة؛ إذ نجد حالة الفوض إل

 .رقأو الع أو الدين رية ذات الطابع الطائفمقابل حالة صعود للميليشيات العس

يا لن يخلق حالة من الاستقرار الإقليم ولن ينقذ الدولة القُطرية العربية؛ إذ     إن القضاء عل تنظيم الدولة الإسلامية عسر

تؤشّر المعطيات الواقعية إل أننا أمام مرحلة انهيار للتوازنات القديمة من دون خلق آفاق سلمية بديلة، وه الت كان يمن

أن توفرها الثورات الديمقراطية العربية.

    يبدو سيناريو الفوض والعنف والتفتيت السياس والجغراف عل أسس بدائية هو السيناريو المتوقع ف المدى المنظور،

طالما أن البديل الديمقراط الوطن التوافق ليس ناجزا بعدُ ف كثير من الدول والمجتمعات العربية؛ وذلك يعن الدوران

ف حلقة من الصراعات والأزمات الداخلية والإقليمية الطاحنة.

المصادر:


