
 

أخبر النب صل اله عليه وسلم أن للدين إقبا وإدبارا[1]، وأنه يأت عل الناس زمان يعودون فيه كما كانوا ف صدر

الإسلام غرباء مستضعفين، فعن أب هريرة ‐ رض اله عنه ‐ أن رسول اله صل اله عليه وسلم قال: «بدأ الإسلام غريبا،

وسيعود غريبا كما بدأ، فطوب للغرباء»[2].

قال القاض عياض: ظاهر الحديث العموم، وأن الإسلام بدأ ف آحاد من الناس وقلة ثم انتشر وظهر، ثم سيلحق أهله

النقص والاختلاف، حت لا يبق إلا ف آحاد وقلة أيضا كما بدأ[3].

وهذا الاستضعاف جزئ، فإن المسلمين أقوياء غالبون بما معهم من الحق، وقوة الحجة، ووضوح المحجة. كما أن

الاستضعاف ليس دائما، وإنما هو وقت، يمر بالأمة نتيجة لتقصيرها، إما ف جانب الدين ورعايته، أو ف جانب الدنيا وإعداد

القوة فيها، ويأت الاستضعاف لها إحياء لضميرها الذي يون قد انشغل، أو لسر غطرستها الت دبت فيها، حت إذا غير

المسلمون ذلك من أنفسهم، تغيرت أحوالهم: {إنَّ اله لا يغَيِر ما بِقَوم حتَّ يغَيِروا ما بِانفُسهِم} [الرعد: ١١].

ونصر اله لهذه الأمة متحقق وعدًا وصدقًا: {ولَقَدْ سبقَت كلمتُنَا لعبادِنَا الْـمرسلين 171 إنَّهم لَهم الْـمنصورونَ 172 وإنَّ

جندَنَا لَهم الْغَالبونَ} [الصافات: ١٧١ ‐ 173].

عن المغيرة بن شعبة رض اله عنه أن النب صل اله عليه وسلم قال: «لا تزال طائفة من أمت قائمة بأمر اله، لا يضرهم

من خذلهم أو خالفهم، حت يأت أمر اله وهم ظاهرون عل الناس»[4].

 

والحقيقة أن الأمة المسلمة قد مرت بها مراحل من الاستضعاف كان فيها المسلم يخاف من إظهار صلاته، أو صيامه، أو

فقه الاستضعاف
الاتب : هان بن عبد اله بن محمد الجبير

التاريخ : 16 نوفمبر 2017 م

المشاهدات : 5184



حت أن يتسم باسم إسلام، أو يعلن انتماء صوريا للإسلام، وقد تعرض المسلمون لأوقات عصيبة عند استيلاء النصارى

عل الأندلس، وعند احتلال الفرنسيين لبعض بلاد المسلمين، نالهم فيها صنوف من القهر والإذلال بسبب دينهم، مما هو

مقارب لحال صحابة رسول اله صل اله عليه وسلم ف أول الإسلام من التعذيب والإيذاء.

وف هذه الورقات أتناول فقه المستضعفين، وكيف يتعاملون مع أحام الشريعة الإسلامية ويطبقونها، مع ما هم عليه من

استضعاف.

 

أو: المقصود بفقه الاستضعاف:

الفقه: معرفة الأحام الشرعية العملية[5].

الاســتضعاف مــن الضعــف، والضعــف: خلاف القوة. وقــد ضعــف فهــو ضعيــف، وأضعفــه غيره. وقــوم ضعــاف وضعفــاء

وضعفة. واستضعفه، أي: عده ضعيفًا[6].

ففقه الاستضعاف: معرفة الأحام الشرعية الت يطالب بها المسلم وقت ضعفه.

ومما يقرب منه فقه الأقليات، إلا أن الأقليات قد يونون ضعفاء، وقد يونون أقوياء، أو ف بلد يتيح لهم حرية التعبد، بينما

الاستضعاف قد يون ف بلد أكثريته مسلمون.

 

ثانيا: شواهد فقه الاستضعاف:

ف التشريع الإسلام شواهد كثيرة عل اعتبار حال الضعف وعدم معاملته كحال التمين، فف التشريعات المية لم يؤمر

المسلمون بمخالفة المشركين، ولا بعدم زواج المسلمة من الافر، ولا كلفوا بعدد من الواجبات، فلما هاجروا إل المدينة

كلفوا بذلك.

ومن هذه الشواهد:

 

تدرج التشريع:

الشريعة الإسلامية ف أول تليفاتها جاءت مع التوحيد بما يسهل تنفيذه والالتزام به، مما يلائم ويناسب البيئة الت ظهر فيها،

ولذا قالت عائشة أم المؤمنين: «إنما نزل أول ما نزل من القرآن سور من المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، حت إذا ثاب

الناس إل الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شء: لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبدًا، ولو نزل: لا تزنوا،

ــ هدــةُ ا اعالسو مــدُه عوــةُ م اعالس ــل ــة ألعب: {ب ــ لجاري ــد وإن ــ محم ــة عل ــزل بم ــد ن ــدًا، لق ــا أب ــدع الزن ــالوا: لا ن لق

وامر} [القمر: 46] وما نزلت سورة البقرة والنساء إلا وأنا عنده»[7].

قال ابن تيمية: «كل ما جاء من التشبه بهم إنما كان ف صدر الهجرة ثم نسخ؛ ذلك أن اليهود إذ ذاك كانوا لا يتميزون عن

المسلمين لا ف شعور، ولا ف لباس، لا بعلامة ولا غيرها. ثم إنه ثبت بعد ذلك ف التاب والسنة والإجماع ما شرعه اله من

مخالفة الافرين ومفارقتهم ف الشعار والهدي. وسبب ذلك: أن المخالفة لهم لا تون إلا مع ظهور الدين وعلوه كالجهاد،



وإلزامهم بالجزية والصغار، فلما كان المسلمون ف أول الأمر ضعفاء لم تشرع المخالفة لهم، فلما كمل الدين وظهر وعلا

شرع بذلك.

ومثل ذلك اليوم: لو أن المسلم بدار حرب، أو دار كفر غير حرب؛ لم ين مأمورا بالمخالفة لهم ف الهدي الظاهر، لما عليه

ف ذلك من الضرر، فأما ف دار الإسلام والهجرة، الت أعز اله فيها دينه، وجعل عل الافرين بها الصغار والجزية، ففيها

شرعت المخالفة»[8].

 

وهذا راعت الشريعة التدرج ف التليف، ولم تلف بما يصعب تطبيقه حال الاستضعاف أو يسبب الضرر بالمسلمين،

وليــس معنــ هــذا أن تلغــ أحــام الشــرع التــ قــد اســتقرت وأحمــت، بــل المقصــود أن تصــرفات الشــارع فــ مراعــاة

المستضعفين أول نزولها تفتح الباب أمام المجتهد لمراعاة حالهم بما يقتضيه دليل الشرع.

قال ابن تيمية: «العالم قد يؤخر البيان والبلاغ لأشياء إل وقت التمن، كما أخر اله سبحانه إنزال وبيان أحام إل وقت

تمن رسول اله صل اله عليه وسلم من بيانها، فإذا حصل من يقوم بالدين من العلماء أو الأمراء أو مجموعهما كان بيانه

لما جاء به الرسول شيىا فشيىا بمنزلة بيان الرسول لما بعث به شيىا فشيىا، ومعلوم أن الرسول لا يبلغ إلا ما أمن علمه

والعمل به، ولم تأتِ الشريعة جملة، كما يقال: إذا أردت أن تطاع فأمر بما يستطاع.

 فذلك المجدد لدينه والمحي لسنته لا يبلغ إلا ما أمن علمه والعمل به، كما أن الداخل ف الإسلام لا يمن حين دخوله أن

يلقن جميع شرائعه ويؤمر بها كلها. وكذلك التائب من الذنوب والمتعلم والمسترشد لا يمن ف أول الأمر أن يؤمر بجميع

الدين ويذكر له جميع العلم؛ فإنه لا يطيق ذلك، وإذا لم يطقه لم ين واجبا عليه ف هذه الحال، وإذا لم ين واجبا لم ين

للعالم والأمير أن يوجبه جميعه ابتداء، بل يعفو عن الأمر والنه بما لا يمن علمه وعمله إل وقت الإمان كما عفا الرسول

عما عفا عنه إل وقت بيانه، ولا يون ذلك من باب إقرار المحرمات وترك الأمر بالواجبات؛ لأن الوجوب والتحريم مشروط

بإمان العلم والعمل وقد فرضنا انتفاء هذا الشرط، فتدبر هذا الأصل فإنه نافع»[9].

 

مراعاة المضطر:

من رحمة اله تعال بعباده، ومن كمال هذه الشريعة الإسلامية الخالدة وصلاحيتها لل زمان ومان أنها راعت أحوال

الإنسان وظروفه وأوضاعه وحاجاته، فرتبت أحام الإنسان بناء عل ذلك ف جملة أحوال.

ومن هذا اعتبارها للضرورة، وجعلها سببا لتغيير الحم بالنسبة للفرد أو الجماعة الواقعة تحت تأثير الضرورة أو الاضطرار،

قال تعال: {فَمن اضطُر غَير باغ ولا عادٍ فَلا إثْم علَيه} [البقرة: 173]، وقال: {فَمن اضطُر ف مخْمصة غَير متَجانفٍ لإثْم فَإنَّ

اله غَفُور رحيم 3} [المائدة: ٣]، وقال: {وقَدْ فَصل لَم ما حرم علَيم إ ما اضطُرِرتُم إلَيه}[الأنعام: 199].

وقصة عمار بن ياسر رض اله عنهما شاهدة لتأثير هذه الظروف، فقد أذن له النب صل اله عليه وسلم أن يتلفظ بالفر إذا

حن شَرن مَلانِ وبِالإيم نئطْمم هقَلْبو رِهكا نم إ هاندِ إيمعب نم هبِال فَرن كم}:ه تعالذلك نزل قول ال عذبه المشركون وف

بِالْفْرِ صدْرا فَعلَيهِم غَضب من اله ولَهم عذَاب عظيم} [النحل: 106].

والضرورة ه: الحاجة والشدة الت لا مدفع لها، وتطلق عل المشقة، والضروري: كل ما تمس إليه الحاجة وكل ما ليس



منه بد[10].

 

التليف بحسب الطاقة:

نم الدِّين ف ملَيع لعا جمو} :ه تعالفالشريعة الإسلامية جاءت بالتخفيف والتيسير ورفع المشقة والحرج، قال ال

حرج} [الحج: 78]. وقال النب صل اله عليه وسلم:«إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين»[11]. وف مسند الإمام أحمد

أن النب صل اله عليه وسلم قال: «بعثت بالحنيفية السمحة»[12].

ــ ــا إ نَفْس ــه ال ــف ّللا ي} :ــال ــر} [البقرة: 185]. وقال تع سالْع ــم ِــدُ ب ــر ولا يرِي سالْي ــم ِب ــه ــدُ ال ــه تعال: {يرِي ــال ال وق

ۇسعها} [البقرة: 286]. وف الصحيحين أن النب صل اله عليه وسلم قال: «إن الدين يسر»[13].

فهذه كلها أدلة عل أن الشريعة الإسلامية شريعة سهلة يسيرة، وأن أي حم خرج عن التسهيل والسهولة واليسر إل ضده

من المشقة والعنت والحرج بمعن أنه خلاف السهولة واليسر؛ فهو ليس من الدين. فالشريعة الإسلامية جاءت برفع الحرج

عن الملفين، بمراعاتها للظرف والزمان والمان والوضع الاجتماع والسياس الذي يعيش الملفون فيه فليس الحم

للقوي مثل الضعيف ولا للآمن مثل الخائف، ولا من كان ف حال السعة والاختيار، كمن كان ف حال الحاجة والاضطرار.

ــه مــا ــاتَّقُوا ال ومــن أوجــه يســر هــذه الشريعــة أن تليــف الــه تعــال للعبــاد لا يــون إلا بمــا يقــدرون عليــه، قــال تعال: {فَ

استَطَعتُم} [التغابن: 16]، وقال النب صل اله عليه وسلم: «إذا أمرتم بأمر فأتوا منه ما استطعتم»[14]؛ فالذي لا يستطيعه

الإنسان لا يجب عليه، لأن اله تعال لا يمن أن يلفنا بشء لا نقدر عليه.

 

وقف الحم:

ذهب بعض المحققين إل أن بعض الأحام الت قيل بنسخها إنما أخر العمل بها ولم تنسخ باللية، فإذا وقع بالمسلمين

ظرف مماثل للظرف الذي شرعت فيه تلك الأحام الت قيل بنسخها فإنه يعود العمل بها.

قال الزركش: «ما أمر به لسبب ثم يزول السبب؛ كالأمر حين الضعف والقلة بالصبر والمغفرة للذين يرجون لقاء اله،

ر والجهاد ونحوها ثم نسخه إيجاب ذلك، وهذا ليس بنسخ فعن المن ونحوه من عدم إيجاب الأمر بالمعروف والنه

م وجوب الصبر علون الححال الضعف ي أن يقوى المسلمون، وف الحقيقة وإنما هو نسء، فالمنسأ هو الأمر بالقتال إل

الأذى، وبهذا التحقيق تبين ضعف ما رجح به كثير من المفسرين ف الآيات الآمرة بالتخفيف أنها منسوخة بآية السيف،

وليست كذلك؛ بل ه من المنسأ، بمعن أن كل أمر ورد يجب امتثاله ف وقتٍ ما لعلة توجب ذلك الحم، ثم ينتقل بانتقال

تلك العلة إل حم آخر وليس بنسخ، إنما النسخ الإزالة حت لا يجوز امتثاله أبدًا»[15].

وعليه فالنسء للحـم الوارد ف قوله تعال: {ما نَنْسخْ من آية او نُنسها نَاتِ بِخَيرٍ منْها} [البقرة: 106] هو تأخير العمل بها.

 

ارتباط الأحام بالمصالح:

وهذا من أوجه بيان صلاحية الإسلام لل زمان ومان، فأحوال الناس وعاداتهم ومصالحهم لا تدوم عل وتيرة واحدة،



ولهذا تتبدل الشرائع وتتفاوت، وكان ختام الشرائع شريعة الإسلام الت قعدت قواطع لا يمن اختلافها إلا بالنظر لظرف

يخص أفرادها فقط، وأبقت جزئيات يمن تفاوتها وتغيرها وتبدلها تبعا للظروف، وه مع خضوعها للتفاوت إلا إنها مع

تفاوتها ف كل حال ترجع إل أصل شرع يحم به عليها ويجتهد الفقيه ف إلحاقها بأنسب الأصول الشرعية؛ فمعن التغير

انتقال الفرع عن الأصل الذي حم به عليه إل أصل شرع آخر. قال ابن القيم: «فصل ف تغير الفتوى واختلافها. هذا

فصل عظيم النفع جدا وقع بسبب الجهل به غلط عظيم عل الشريعة؛ فإن الشريعة مبناها وأساسها عل الحم ومصالح

العباد ف المعاش والمعاد، وه عدل كلها ورحمة كلها ومصالح كلها»[16].

 

ثالثًا: تطبيقات لفقه الاستضعاف:

1- استثناء الضعفاء من الهجرة:

أوجب اله تعال الهجرة من بلد الفر إل بلد الإسلام، وبين أن من لم يهاجر فقد ظلم نفسه، إلا من كان من المستضعفين،

ضرا نَت لَمضِ قَالُوا ارالا ف ينفعتَضسنَّا مقَالُوا ك نتُمك يمقَالُوا ف هِمنفُسا ـمةُ ظَاللائالْـم مفَّاهتَو إنَّ الَّذِين} :قال تعال

اله واسعةً فَتُهاجِروا فيها فَاولَئكَ ماواهم جهنَّم وساءت مصيرا 97إ الْـمستَضعفين من الرِجالِ والنّساء والْوِلْدَانِ لا

يستَطيعونَ حيلَةً ولا يهتَدُونَ سبِيً 98 فَاولَئكَ عس اله ان يعفُو عنْهم وكانَ اله عفُوا غَفُورا} [النساء: 97 ‐ ٩٩]، قال

البيضاوي: «نزلت ف أناس من مة أسلموا ولم يهاجروا حين كانت الهجرة واجبة. اعتذروا مما وبخوا به بضعفهم

وعجزهم عن الهجرة، أو عن إظهار الدين وإعلاء كلمة اله. قالوا، أي الملائة، تذيبا لهم أو تبيتًا: ألم تن أرض اله

واسعة فتهاجروا فيها إل قطر آخر كما فعل المهاجرون إل المدينة والحبشة. فأولئك مأواهم جهنم لتركهم الواجب

ــه، إلا ــة دين ــن إقام ــه م ــل في ــن الرج ــع لا يتم ــن موض ــرة م ــوب الهج ــ وج ــل عل ــة دلي ــ الآي ــار، وف ــدتهم الف ومساع

المستضعفين»[17].

 

2- تأثير اختلاف الدار:

بين اله تعال أن من لم يقم ف بلد الإسلام فإن حمه يختلف عن من أقام بها، وهذا لمراعاة حاله، فمن ذلك الدية، فإنها لا

الَّذِين[النساء: 92]، ومنها الولاء: {و {نَةموم ةقَبر رِيرفَتَح نموم وهو مَّل ٍدُوع من قَوانَ مفَإن ك} :لأهله إذا قتل خطأ تعط

آمنُوا ولَم يهاجِروا ما لَم من ولايتهِم من شَء حتَّ يهاجِروا وإنِ استَنصروكم ف الدِّين فَعلَيم النَّصر} [الأنفال: 72].

مع حفظ دمه ومراعاته، قال تعال: {ولَولا رِجال مومنُونَ ونساء مومنَات لَّم تَعلَموهم ان تَطَىوهم فَتُصيبم منْهم معرةٌ بِغَيرِ

علْم لّيدْخل اله ف رحمته من يشَاء لَو تَزيلُوا لَعذَّبنَا الَّذِين كفَروا منْهم عذَابا اليما} [الفتح: 52]، قال القرطب: «قوله

تعال: {ولَولا رِجال مومنُونَ} يعن المستضعفين من المؤمنين بمة وسط الفار، كسلمة بن هشام، وعياش بن أب ربيعة،

وأب جندل بن سهيل، وأشباههم. {لَّم تَعلَموهم} أي تعرفوهم. وقيل لم تعلموا أنهم مؤمنون. {ان تَطَىوهم} بالقتل والإيقاع بهم،

م فه لمؤمنين ونساء مؤمنات لم تعلموهم لأذن ال يقال:وطئت القوم، أي أوقعت بهم. والتقدير: ولولا أن تطئوا رجا

دخول مة، ولسلطم عليهم، ولنا صنا من كان فيها يتم إيمانه خوفًا.

قوله تعال: {بِغَيرِ علْم} تفضيل للصحابة وإخبار عن صفتهم الريمة من العفة عن المعصية والعصمة عن التعدي، حت لو

أنهم أصابوا من ذلك أحدًا لان عن غير قصد.



قوله تعال: {لَو تَزيلُوا} أي تميزوا، وقيل: لو زال المؤمنون من بين أظهر الفار لعذب الفار بالسيف، ولن اله يدفع

بالمؤمنين عن الفار، وهذه الآية دليل عل مراعاة الافر ف حرمة المؤمن، إذ لا يمن إيذاء الافر إلا بأذية المؤمن»[18].

وكذلك أن خباب بن الأرت رض اله عنه كان قينًا يصنع السيوف لأهل مة من المشركين، ولم يمنعه إسلامه وكفرهم من

بيع السلاح عليهم، مع كونه مما يعينهم، وهذا لأن حال الاستضعاف مغاير لحال التمين[19].

 

3- إظهار كلمة الفر:

هقَلْبو رِهكا نم إ هاندِ إيمعب نم هبِال فَرن كم} :فر حال الإكراه، قال تعالللمستضعف بإظهار كلمة ال ه تعالأذن ال

مطْمئن بِالإيمانِ ولَن من شَرح بِالْفْرِ صدْرا فَعلَيهِم غَضب من اله ولَهم عذَاب عظيم} [النحل: 106].

وهذه الآية نزلت ف عمار بن ياسر رض اله عنهما، لأنه قارب بعض ما ندبوه إليه. قال ابن عباس: أخذه المشركون وأخذوا

أباه وأمه سمية وصهيبا وبلا وخبابا وسالما فعذبوهم، وربطت سمية بين بعيرين ووج قبلها بحربة، وقيل لها إنك أسلمت

من أجل الرجال، فقتلت وقتل زوجها ياسر، وهما أول قتيلين ف الإسلام. وأما عمار فأعطاهم ما أرادوا بلسانه مرها، فشا

ذلك إل رسول اله صل اله عليه وسلم، فقال له رسول اله صل اله عليه وسلم: كيف تجد قلبك؟ قال: مطمئن بالإيمان،

فقال رسول اللهصل اله عليه وسلم: فإن عادوا فعد[20].

 

رابعا: ضوابط فقه الاستضعاف:

مع ما تقدم من مراعاة لحال المستضعفين، فإن إنزال الأحام الفقهية الخاصة بهم مراعية للتخفيف والتيسير لا بد أن

ينضبط بجملة ضوابط، منها:

1- الأصل الالتزام بالنص ما لم يوجد عارض له، وتحديد الضرورة بقدرها.

ا الَّذِينهيا اما عداهما، فقد قال سبحانه: {ي ه عليه وسلم علال أمر بتقديم كتابه وسنة رسوله صل ه تعاللا ريب أن ال 

هال َإل وهدفَر ءَش ف تُم[الحجرات:١]. وأمر بالرد إليهما عند النزاع: {فَإن تَنَازَع {هولسرو هدَيِ الي نيوا بنُوا لا تُقَدِّمآم

والرسولِ إن كنتُم تُومنُونَ بِاله والْيوم الآخرِ} [النساء: 59].

 والتاب والسنة هما المصدر الأساس لهذا الدين، وبقية الأدلة والأصول الشرعية تبع لهما؛ فمت حصل تعارض بينها فإنه

ينبغ المصير إل الأخذ بالنص، وقد قرر أهل العلم قواعد فقهية مستلهمة من هذا الأصل كقولهم: لا اجتهاد مع النص[21]،

والاجتهاد لا ينقض بمثله وينقض بالنص[22]، ولا مساغ للاجتهاد ف مورد النص[23]، إل غير ذلك من القواعد.

فالاجتهاد ف المسائل الوارد فيها نص من التاب أو السنة أو ه من موارد الإجماع حرام؛ إذ الاجتهاد لا يون إلا مع عدم

وجود النص، أما عند وجوده فلا اجتهاد إلا ف فهمه ودلالته، وكذلك فقد قرر علماء الأصول أن من قوادح القياس ما أسموه

بـ«فساد الاعتبار»، وهو أن يخالف القياس النص أو الإجماع[24].

وأيضا فرعاية المصلحة لا تقدم عل النص، وقد سم أهـل العلم المصالح الت تعارض النص بـ«المصالح الملغاة»

واعتبروها مصالح لا قيمة لها[25].



 

2-التفريق بين الوسائل والمقاصد:

المقاصد: ه الأفعال الت يتعلق بها الحم لذاتها.

ومعن ذلك: إما أن تون متضمنة للمصلحة، أو أن تون مؤدية إل المصلحة مباشرة، بمعن: أنه لا يتوقف حصول

المصلحة فيها عل فعل آخر.

وأما الوسائل فه: الأفعال الت لا تقصد لذاتها، وإنما تقصد للتوصل بها إل أفعال أخرى، فه لا تتضمن المصلحة

والمفسدة، ولا تؤدي إليهما مباشرة.

والتفرقة بينهما متقررة عند الفقهاء، ف درجة الأهمية، وف كون الوسائل يغتفر فيها ما لا يغتفر ف المقاصد[26]، ولذا

.فالمحرمات تحريم المقاصد لا تباح إلا بالاضطرار، أما ما حرم تحريم وسائل فيباح لدون ذلك، كما سيأت

قال ابن سعدي ف الفرق بين البائر والصغائر: «البائر: ما كان تحريمه تحريم المقاصد، والصغائر: ما حرم تحريم

الوسائل، فالوسائل: كالنظرة المحرمة مع الخلوة بالأجنبية. والبيرة: نفس الزنا، وكربا الفضل مع ربا النسيئة، ونحو

ذلك»[27].

 

3- ضرورة تقديم محبة اله ورسوله عل كل شء:

وهذا شأن المسلم، ولا يتم للعبد إيمان بدون ذلك، والمقصود بهذا الضابط، أن المسلم قد تحمله مشاعر الخوف وانفعالات

الضعف والهزيمة النفسية إل تطلب الرخص، والبحث عنها ولو لم تن ف محلها، فإذا استشعر المجتهد والملف أن

عليهما تقديم محاب اله ومرضاته شدهما هذا للاستعلاء عل نزعات النفس ورغباتها.

ولذا فقد تقدم أن الصحابة أوذوا ف اله، ولقد كان يحفزهم عل الصبر محبتهم له، وتقديم محابه عل محاب النفس

ورغباتها.

 

4-مراعاة مقاصد الشرع بالقياس عل المنصوص دون خرم للنص:

لا شك أن روح التشريع ف مقاصده، وإذا حقق العبد ظاهر التليف دون مقصده ومغزاه فهو مقصر، إلا أن المقاصد تون

أحيانًا ظنية غير قطعية، فتحتاج لتحرٍ، ولا يعتمد عليها ف فهم روح النص إن عادت عليه بالإبطال.

ولنها تبق وسيلة لتعدية النصوص واستثمارها، فل مراعاة لحال المستضعفين جاء بها الشرع لظرف معين يمن تفعيل

المقصد ف تعديته إذا تشابهت الظروف بحيث يصح القياس.

 

خامسا: مراجع وتطبيقات لفقه الاستضعاف:

‐ رسالة ابن تيمية لأهل ماردين، والمطبوعة أيضا باسم: «رسالة لأهل الضرورات».



‐ أجوبة التسول عن أسئلة الأمير عبد القادر الجزائري، وقت جهاده للفرنسيين، والت تناول فيها كثيرا من أحوال

الاستضعاف.

القلب من حال الإذلال، حت رسالة المغراوي لأهل الأندلس وقت استيلاء النصارى عليها وتعذيبهم لأهلها، وفيها ما يدم ‐

إنه رحمه اله أفتاهم بالصلاة بالإيماء ل لا يفطن لهم أحد.

‐ وف الغياث لأب المعال الجوين، وقواعد الأحام للعز بن عبد السلام، وفتاوى الشيخ رشيد رضا ف المنار أمثلة

وإشارات تأصيلية بديعة لهذه القضية.

اللهم أنج المستضعفين من المسلمين، وأنزل عل قلوبهم روحا وسينة، وعجل لهم من عندك تفريجا ولطفًا.

 

 

 

المصادر:

 

[1] جاء ذلك ف حديث أب أمامة مرفوعا: «إن لهذا الدين إقبا وإدبارا، فمن إقباله أن تفقه القبيلة بأسرها، حت لا يبق إلا

ــان ذليلان ــه والفقيه ــة بأســرها إلا الفقي ــوا القبيل ــاره أن تجف ــن إدب ــدان، وإن م ــا مضطه ــاسق والفاســقان ذليلان بينهم الف

مضطهدان»، المعجم البير: 8/234، قال ف مجمع الزوائد (7 /262) فيه: عل بن يزيد وهو متروك.

[2] صحيح مسلم (145).

[3] بواسطة: جامع الأصول (1 /276).

[4] صحيح البخاري (3640)، صحيح مسلم (1921).

.(1/35) (1/50)، البحر المحيط للزركش [5] المستصف

[6] الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية (4 /1390).

[7] صحيح البخاري (4993).

[8] اقتضاء الصراط المستقيم (1 /471).

[9] مجموع الفتاوى (20 /60).

[10] المعجم الوسيط (1/537).

[11] رواه البخاري (217)، عن أب هريرة رض اله عنه.

[12] مسند أحمد (22345)، عن أب أمامة رض اله عنه.



[13] صحيح البخاري (39).

[14] رواه البخاري (6858) واللفظ له، ومسلم (1337)، عن أب هريرة رض اله عنه.

[15] البرهان ف علوم القرآن (2 /42).

[16] إعلام الموقعين (3/11).

[17] تفسير البيضاوي (2 /92).

.(16/285) [18] تفسير القرطب

[19] سيرة ابن هشام (1/357).

.(10/180) [20] تفسير القرطب

[21] الوجيز ف إيضاح قواعد الفقه ص33.

[22] المرجع السابق، ص384، شرح القواعد الفقهية للزرقا، ص156.

[23] الوجيز ف إيضاح قواعد الفقه، ص33، شرح القواعد الفقهية للزرقا، ص147.

[24] مختصر التحرير لابن النجار، ص213، آداب البحث والمناظرة، ص129.

.(2/98) (1/285)، الاعتصام للشاطب للغزال [25] المستصف

[26] الأشباه والنظائر للسيوط، ص158.

[27] بهجة قلوب الأبرار، ص107.

المصادر:

مجلة البيان


