
كــان عــامر بــن الظــرب العــدوان مــن عظمــاء العــرب فــ الجاهليــة، واشتهــر بالحمــة والفصــل والحــم بيــن المتخــالفين

والمتخاصمين، وكان   الناس يقصدون مجلسه ليبت ف مشاكلهم ويفت ف معضلاتهم. ومن أشهر فتاويه وحمه الجاهلية

وه ‐ (الخنث) كيفية توريث من وجدت فيه آلتا الذكر والأنث أن جاءه بعض القبائل مستفتين عن معضلة أعجزتهم وه

من أعقد المسائل ف باب الميراث ف الفقه الإسلام كذلك ‐، فلم يهتد عامر إل الجواب ولم يعرف الحل مع فطنته وسرعة

ره فيم والفتيا، وطلب من مستفتيه مهلة ووقتاً ينظر فيها ليجول بفمسائل التح فهمه ورجاحة عقله وخبرته الطويلة ف

تصورها ويعمل رأيه ف فهمها، ليتمن من الإجابة عنها والفتيا فيها، مع بقائهم عل وفادته وحسن ضيافته مدة انتظارهم

لجواب مسألتهم.

فأت عليه أربعون يوماً وليلة لم يستطع الوصول إل جواب صحيح وكانت له جارية تسم سخَيلة ترع له الغنم وكان يذبح

حالهم فما ه كل يوم لضيوفه فقالت له الجارية يا سيدي إن هؤلاء الضيوف لا يبقون لك غنماً إذا ما استمروا عل شاة ف

حاجتهم وشأنهم؟ فقال عامر: ما لك ولهم انصرف إل غنمك فلما ألحت عليه أخبرها القصة قائلا ما نزلت عل نازلة أعظم

منها، عند ذلك قالت له: أين أنت يا عامر أتبع الحم الـمبال (مجرى البول). أي إن كان يبول بآلة الذكر فله حم الذكر وإن

كان يبول بآلة الأنث فله حم الأنث. فقال عامر لخادمته: فرجتيها عن يا سخيلة[1].

ه ويتوقف فهذه القصة: هذا رجل مشرك لا يرجو جنة ولا يخاف ناراً ولا يعبد ال ه معقباً علرحمه ال قال الإمام الأوزاع

مسألة أربعين يوماً حت يفت فيها، فيف بمن يرجو الجنة ويخاف النار فينبغ عليه أن يتحرى إذا صدِّر للإفتاء[2].

الفتوى أقصر طريق إل الشهرة!
الاتب : عبد الباسط الشيخ إبراهيم

التاريخ : 25 أكتوبر 2017 م

المشاهدات : 5602



قال الإمام إسحاق بن إبراهيم الأذرع: «ف ذلك عبرة ومزدجر لجهلة قضاة الزمان ومفتيه فإن هذا مشرك توقف ف حم

حادثة أربعين يوماً ولا قوة إلا باله»[3].

الإقدام عل الفتيا والتصدر لها من غير تأهل وتأصيل علم من المهلات الت حذرت منها الشريعة الغراء، لأن المفت يوقع

عن اله تعال ويخبر عنه ومن أجل ذلك تجاسر الأكابر من الجهابذة والحفاظ وأوعية العلم قديماً وحديثاً عن الولوج ف هذا

المعترك الخطير حت قال الإمام مالك: «من أجاب ف مسألة فينبغ قبل الجواب أن يعرض نفسه عل الجنة والنار وكيف

خلاصه ثم يجيب»[4]. ويقول سفيان بن عيينة: «أجسر الناس عل الفتيا أقلهم علماً باختلاف العلماء»[5].

ولأجل خطورتها وعظم شأنها كان الأفذاذ من العلماء يتدافعون عنها ويحبون لو كان غيرهم يف عنهم قال عبد الرحمن بن

سأل أحدهم المسألة فيردها هذا إله عليه وسلم  يال صل أدركت مئة وعشرين من الأنصار من أصحاب النب» :ليل أب

هذا وهذا إل هذا حت ترجع إل الأول وما منهم من أحد يحدث بحديث أو يسأل عن شء إلا ود أنّ أخاه كفاه»[6].

فقد اعتبر العلماء أن التصدر للفتيا والإقدام عليها ليس من باب المغنم والمنح الت ينبغ الاستشراف لها بل عدوه من

المصائب والبلايا العظام الواجب الابتعاد عنها والتحذير منها حت قال الإمام أحمد: «من عرض نفسه للفتيا، فقد عرضها

لأمر عظيم إلا أنه قد تلج إليها الضرورة، قيل له: فأيما أفضل اللام أو السوت؟ قال: الإمساك أحب إل قيل له: فإذا

كانت ضرورة؟ فجعل يقول: الضرورة الضرورة قال الإمساك أسلم»[7].

وحاجة الإنسان إل الفتيا والعلم ف حياته اليومية ومعاشه وكيفية التعامل مع أمور معاده وآخرته، تفوق حاجته إل الطعام

المنزل تول والشراب لأن الإنسان يعظم بسلامة روحه أكثر من سلامة جسمه، ولأجل تهذيب النفس وتقويمها بحسب الوح

هال قُل اءّسالن تَفْتُونَكَ فسيو} :يم، قال تعالالذكر الح ان فأكثر من م علاه إجابة أسئلة المستفتين ف جل ف المول

نــوه حن تَنــونَ ا غَبتَرو ــن لَه ــب تــا ك م نــونَه ــت لا تُوتُ َّال ــاء ّسالن ــام ــ يتَ ــابِ ف ــ الْتَ ف ــم لَيع ــ ــا يتْلَ مو ــن ــم فيهِ يفْتي

والْـمستَضعفين من الْوِلْدَانِ وان تَقُوموا للْيتَام بِالْقسط وما تَفْعلُوا من خَيرٍ فَإنَّ اله كانَ بِه عليما} [النساء: 127]. وقال

تعال: {يستَفْتُونَكَ قُل اله يفْتيم ف الْلالَة إنِ امرو هلَكَ لَيس لَه ولَدٌ ولَه اخْت فَلَها نصف ما تَركَ وهو يرِثُها إن لَّم ين لَّها

ولَدٌ فَإن كانَتَا اثْنَتَين فَلَهما الثُّلُثَانِ مما تَركَ وإن كانُوا إخْوةً رِجا ونساء فَللذَّكرِ مثْل حظّ الانثَيين يبيِن اله لَم ان تَضلُّوا

واله بِل شَء عليم} [النساء: 176].

وأول من تصدر للفتوى هو الرسول الأعظم صل اله عليه وسلم  لأنه المبلغ عن رسالات اله تعال للناس فف حياته كانت

الأنظار تتجه إليه ولم ين بمقدور أحد من الصحابة الرام مع علمهم وفقههم أن يتقدموا عل رسول اله صل اله عليه

وسلم  بقول أو فعل، بل كانوا يعظمون جِنَاب النب صل اله عليه وسلم ، وكان شعارهم المفضل: اله ورسول أعلم.

 فقد حوت كتب السنة نماذج كثيرة ف بيان منهج الصحابة ف باب الفتيا ف زمن الوح فمنها عل سبيل المثال حديث

أنس بن مالك، يقول: «بينما نحن جلوس مع النب  ف المسجد، دخل رجل عل جمل، فأناخه ف المسجد، ثم عقَله، ثم قال

لهم: أيم محمد؟ والنب متَّ بين ظهرانيهم، فقلنا: هذا الرجل الأبيض المتَّ، فقال له: الرجل: ابن عبد المطلب؟ فقال له

النب صل اله عليه وسلم : (قد أجبتُك)، فقال الرجل للنب صل اله عليه وسلم  إن سائلُك فمشدد عليك ف المسألة، فلا

بِك وربِ من قبلك، آله أرسلك إل الناس كلهم؟ فقال: (اللهم تجد عل ف نفسك، فقال: (سل عما بدا لك)، فقال: أسألك بر

نعم)، قال: أنشدك باله، آله أمرك أن نصلّ الصلوات الخمس ف اليوم والليلة؟ قال: (اللهم نعم)، قال: أنشدك باله، آله

أمرك أن نصوم هذا الشهر من السنة؟ قال: (اللهم نعم)، قال: أنشدك باله، آله أمرك أن تأخذ هذه الصدقة من أغنيائنا،

ن ورائم به، وأنا رسول بما جئت آمنت :ه عليه وسلم : (اللهم نعم)، فقال الرجلال صل فقرائنا؟ فقال النب فتقسمها عل



من قوم، وأنا ضمام بن ثعلبة أخو بن سعد بن بر»[8].

والفتوى ه إخبار حم اله تعال ف أمر ما، ولذلك يشترط العلم والمعرفة التامة لمن يريد أن يقتحم هذه الأسلاك الشائة

كما قال تعال: {فَاسالُوا اهل الذِّكرِ إن كنتُم لا تَعلَمونَ} [النحل: 43]، وإلا سيون صاحبها ممن تجرأ عل اله تعال بغير

ا لَمم هوا بِالن تُشْرِكاو قرِ الْـحبِغَي ْغالْبو الإثْمو طَنا بما ونْهم را ظَهم شاحالْفَو ِبر مرا حإنَّم قُل} :علم كما قال تعال

ينَزِل بِه سلْطَانًا وان تَقُولُوا علَ اله ما لا تَعلَمونَ} [الأعراف: ٣٣].

قال ابن القيم رحمه اله: «قد حرم اله سبحانه القول عليه بغير علم ف الفتيا والقضاء وجعله من أعظم المحرمات بل جعله

ف المرتبة العليا منها فقال تعال: {قُل إنَّما حرم ربِ الْفَواحش ما ظَهر منْها وما بطَن والإثْم والْبغْ بِغَيرِ الْـحق وان تُشْرِكوا

بِاله ما لَم ينَزِل بِه سلْطَانًا وان تَقُولُوا علَ اله ما لا تَعلَمونَ} [الأعراف: ٣٣]، فرتب المحرمات أربع مراتب: وبدأ بأسهلها

وهو الفواحش ثم ثَنَّ بما هو أشد تحريماً منه وهو الإثم والظلم، ثم ثَلَّث بما هو أعظم تحريماً منها وهو الشرك به سبحانه، ثم

ربع بما هو أشد تحريماً من ذلك كله وهو القول عليه بلا علم، وهذا يعم القول عليه سبحانه بلا علم ف أسمائه وصفاته

وأفعاله وف دينه وشرعه. ومما يدل أيضاً عل أنه من كبائر الإثم قول اله تعال: {ولا تَقُولُوا لـما تَصف الْسنَتُم الْذِب هذَا

ــذَابع ــملَهو يــلتَــاعٌ قَلــونَ 116 محفْللا ي ــذِبْال ــهال لَــونَ عفْتَــري إنَّ الَّذِيــن ــذِبْال ــهال لَــوا عّتَفْتَــرل امــرــذَا حهو لالح

اليم} [النحل: 116، 117].

فتقدم إليهم سبحانه بالوعيد عل الذب عليه ف أحامه وقولهم لما لم يحرمه هذا حرام ولما لم يحله هذا حلال، وهذا بيان

منه سبحانه أنه لا يجوز للعبد أن يقول هذا حلال وهذا حرام إلا بما علم أن اله سبحانه وتعال أحله وحرمه»[9].

وقال اله تعال أيضاً: {قُل ارايتُم ما انزل اله لَم من رِزْقٍ فَجعلْتُم منْه حراما وحلا قُل آله اذِنَ لَم ام علَ اله تَفْتَرونَ 59

وما ظَن الَّذِين يفْتَرونَ علَ اله الْذِب يوم الْقيامة إنَّ اله لَذُو فَضل علَ النَّاسِ ولَن اكثَرهم لا يشْرونَ} [يونس: 59 ‐

.[60

وكان القاسم بن محمد رحمه اله تعال ‐ وهو من فقهاء المدينة السبعة ‐ يقول: «لأن يعيش المرء جاهلا لا يعلم ما افترض

عليه خير له من أن يقول عل اله ورسوله ما لا يعلم»[10].

وقد حذرت السنة المطهرة ونبهت عل زمن ووقت يتصدر فيه الجهال ويون الضلال والغواية، عن عبد اله بن عمرو بن

العاص قال: سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم  يقول: «إن اله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولن يقبض

العلم بقبض العلماء، حت لم يبق عالماً اتخذ الناس رؤوساً جهالا فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا»[11].

ولم تتأخر هذه النبوءة النبوية كثيراً بل ظهرت بذورها ف زمن مبر من التاريخ الإسلام، ف زمن التابعين فقد أورد الإمام

ابن عبد البر ف كتابه أن رجلا دخل عل ربيعة الرأي فوجده يب، فقال: ما يبيك؟ أمصيبة دخلت عليك؟ وارتاع لبائه،

فقال: لا، ولن استفت من لا علم له، وظهر ف الإسلام أمر عظيم، ثم قال: «ولبعض من يفت هاهنا أحق بالحبس من

السراق»[12].

إلا إن كثيراً من العلماء الذين اتفقت الأمة عل إمامتهم وجلالة قدرهم ف الفهم والفقه رفضوا الاستجابة لمطالب المستفتين

وعدم الانجرار بمدح الناس وحسن الظن الناس بهم، فهذا أحد الأئمة السبعة فقهاء المدينة النبوية الإمام القاسم بن محمد بن

أب بر الصديق، يأتيه رجل فيسأله عن شء، فقال: لا أحسنه، فجعل الرجل يقول: إن دفعت إليك لا أعرف غيرك، فقال

أحب إل ه لأن يقطع لسانه ما أحسنه [أي: الجواب]، ثم قال: والوال ،وكثرة الناس حول طول لحيت القاسم: لا تنظر إل



من أن أتلم بما لا علم ل به»[13].

وأقوال العلماء والديانة والورع ف هذا الباب كثيرة لا تعد ولا تحص، فهذا الإمام ابن القيم رحمه اله يقول: «لما كان التبليغ

عن اله يعتمد العلم بما يبلغ والصدق فيه لم تصلح مرتبة التبليغ بالرواية والفتيا إلا لمن اتصف بالعلم والصدق، فيون

أقواله وأفعاله متشابه السر والعلانية ف ف السيرة عدلا ون مع ذلك حسن الطريقة مرضعالماً بما يبلغ صادقاً فيه وي

جهل قدره، وهو من أعلر فضله ولا ينمدخله ومخرجه وأحواله، وإذا كان منصب التوقيع عن الملوك بالمحل الذي لا ي

المراتب السنيات فيف بمنصب التوقيع عن رب الأرض والسماوات»[14].

وقد علم بالتجربة أنه لا يستشرف أحد مقام الإفتاء ولا يحرص عليه إلا أورث الندامة، يقول الخطيب البغدادي: «وقل من

حرص عل الفتوى، وسابق إليها، وثابر عليها إلا قل توفيقه، واضطرب ف أمره، وإذا كان كارهاً لذلك غير مختار له ما وجد

مندوحة عنه، وقدر أن يحيل بالأمر فيه عل غيره كانت المعونة له من اله أكثر والصلاح ف فتواه وجوابه أغلب»[15].

واليوم يتعرض موقع الإفتاء ومانة المفتين إل اختبار كبير حيث دخل فيها من ليس من أهلها، وخاصة بعد انتشار

الفضائيات ومواقع التواصل الاجتماع، وتوفر التب ونشر فتاوى العلماء قديماً وحديثاً مطبوعة أو عبر الإنترنت، وضعف

الوازع الدين، وحب الشهرة والتصدر، وعدم وجود هيئات رسمية أو شعبية تسهر ف مراقبة أخلاقيات وأحوال من يقومون

بالإفتاء ظهر ف الساحة الإسلامية من يجيب عن كل واردة وشاردة، ويستحي أن يقول لا أعلم ولا أعرف حت لا تهبط شهرته

وهيبته بين الناس، لأن رضا الناس وحفظ حظوظ النفس أصبح اليوم يتقدم عل الديانة والورع إلا من رحم ربك.

فـاليوم يتـم التنـاول أو النقـاش والإفتـاء بمسائـل جليلـة وعظيمـة تتعلـق بالـدماء والأعـراض والأمـوال، أو معضلات التفيـر

والتفسيق والتبديع أو ما له علاقة بأحوال الناس الدقيقة ف دينهم ودنياهم أو ما يمس مصالح الأمة اللية، السياسية

السلم والحرب، والحفاظ عل حالت والاقتصادية والاجتماعية أو كيفية إدارة العلاقة مع الأمم والأجناس الأخرى ف

المصالح البيرة، وتفويت المفاسد وتقليلها، وغيرها من مسائل كبيرة لا يمن تعدادها هنا، مما يتطلب فتوى جماعية، لا

ينفرد بها شخص أو جماعة معينة مهما كان مبلغ علمهما وفقهها وقد يحتاج علماء الشريعة وأئمتها ف الفتوى ف هذه

علوم دنيوية بحتة، ل الاستعانة وإشراك غيرهم من خبراء ومتخصصين ف بعض الأحيان إل المسائل الجليلة والنازلة ف

تتمل صورة المسألة بشل واضح حت تقع الفتوى ف مانها الصحيح لأن الحم عل الشء فرع عن تصوره.

الملأ وأمام العامة من دون مراعاة لشروط الفتوى وآدابها، وقد يتول أشرنا إليها آنفاً يتم تناولها عل فهذه المسائل الت

القول فيها من لم يثبت بعد قدمه ف ميدان العلم والمعرفة ولم يتمن من امتلاك أصول العلم وآلاته الموصلة إليه، بل وجد

من يعتمد عل النصوص المترجمة إل اللغات الأجنبية ‐ مع قلتها ‐ ليفت ف هذه المسائل العظيمة.

وأخيراً يجب عل حام المسلمين وعلمائهم الوقوف أمام هذه الظاهرة الت أضرت وأساءت إل مقام العلماء ومركز

الإفتاء، وحملت العامة عل التجرؤ عل ثوابت الدين وكلياته وسننه، ورحم اله تعال الإمام الخطيب البغدادي حيث قال:

«ينبغ لإمام المسلمين أنْ يتصفح أحوال المفتين، فمن كان يصلح للفتوى اقَره عليها، ومن لم ين من أهلها منعه منها،

وتقدّم إليه بأن لا يتعرض لها، وأوعده بالعقوبة إن لم ينته عنها»[16].

 حفظ اله الإسلام والعلم والعلماء.

  كان القاسم بن محمد: «لأن يعيش المرء جاهلا لا يعلم ما افــترض عليــه خير له من أن يقول عل اله ورســوله ما لا

يعلم».   



  قال الإمام مالك: «من أجاب ف مسألة فينبغ قبل الجواب أن يعرض نفسه عل الجنة والنار وكيف خلاصه ثم يجيب».   

 

 

الحسن عل شرح التحفة لأب شرح مختصر الشيخ خليل ٦/٦٤٠- ٦٤١، البهجة ف كتاب مواهب الجليل ف [1]  انظر ف

التسول ٢/٦٩٩-٦٩٨، وابن كثير ف البداية والنهاية ٢ /222.

[2] لم أجد لقول الإمام الأوزاع مصدراً بحسب ما توفر لدي من المراجع.

.٢/٦٩٩ التسول الحسن عل [3] البهجة شرح التحفة لأب

[4] المجموع شرح المهذب للنووي 1/45.

[5] جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر رقم 1527ص817.

[6] المصدر نفسه رقم 2201 ص1121.

[7] إعلام الموقعين لابن القيم 9/134.

[8] متفق عليه.

[9] إعلام الموقعين ٢/٧٣.

[10] جامع بيان العلم وفضله رقم 1570 ص837.

[11] متفق عليه.

[12] جامع بيان العلم وفضله رقم 2410 ص 1225، وانظر الفقيه والمتفقه 2/234.

[13] جامع بيان العلم وفضله رقم 1571 ص 837.

[14] إعلام الموقعين لابن القيم 1/17.

[15] كتابه الفقيه والمتفقه 2/350.

[16] الفقيه والمتفقه 2/324.

المصادر:

مجلة البيان


