
ومن السبل النَّافعةُ ف اجتماع الامة وائتلافها:إعمال العدل والإنصاف عل مستوى الأفراد والجماعات، فإنه واجب مع جميع

امالخصومات والمقالات من ح الآخرين ف م علتصدَّى للحمن ي حق دُ هذا الواجب فافر، ويتأكمع ال الخلق حت

لهبِج  ،ٍدْلعو لْمونَ بِعنْ يا جِبالنَّاسِ ي ف مَْالمنهاج السنة النبوية" (4/ 337):" و" قال شيخُ الإسلام ف،ودعاة وقضاة

."الْبِدَع لهالِ احك ،ظُلْمو

شَاءالْفَح نع نْهيو بذِي الْقُر يتَاءاانِ وسحادْلِ وبِالْع رماي هنَّ الا}:وجل الأمور كلها فقال عز ه بالعدل فوقد أمر ال

والْمنْرِ والْبغْ يعظُم لَعلَّم تَذَكرونَ} [النحل: 90].

مَّنرِمجي و طسبِالْق دَاءشُه هل ينامونُوا قَونُوا كآم ا الَّذِينهيا اي}:به مع القريب والبعيد، والصديق والعدو, قال تعال رموا

لُونَ } [المائدة : 8]. قال الطبري فما تَعبِم خَبِير هنَّ الا هاتَّقُوا الى ولتَّقْول بقْرا ودِلُوا هدِلُوا اعتَع ا َلع مشَنَآنُ قَو

تفسيره :" يعن بذلك جل ثناؤه:يا أيها الذين آمنوا باله ورسوله محمد لين من أخلاقم وصفاتم القيام له،شهداء بالعدل

ف أوليائم وأعدائم،ولا تجوروا ف أحامم وأفعالم فتجاوزوا ماحددت لم ف أعدائم لعداوتهم لم،ولا تقصروا فيما

حددت لم من أحام وحدودي ف أوليائم لولايتهم لم ، ولن انتهوا ف جميعهم إل حدِّي واعملوا فيه بأمري".وقال

شيخ الإسلام ابن تيمية ف" منهاج السنة" 5/127:" وهذه الآية نزلت بسبب بغضهم للفار، وهو بغض مأمور به، فإذا كان

أو بهوى نفس؟! فهو أحق وشبهة بغض مسلم بتأويل يف فصاحبه أن يظلم من أبغضه، ف ه به قد نُهالذي أمر ال البغض

أن لا يظلم، بل يعدل عليه".

ولما بعث الرسول صل اله عليه وسلم عبد اله بن رواحة يخرص ثمر خيبر قال لهم عبد اله رض اله عنه :"واله لقد

جئتم من أحبِ الناس إل ، ولأنتم أبغَض إل من عدَّتم من القردة ،والخنازير، ولا يحملُن بغض إياكم عل أن لا أعدل

السبل النَّافعةُ ف اجتماع الامة وائتلافها(5): العدل والإنصاف
الاتب : فايز الصلاح

التاريخ : 11 مارس 2017 م

المشاهدات : 5344



عليم ، فقالُوا : بهذا قامت السماوات والأرض"،أخرجه البخاري.

ورتَّب اله الأجر العظيم للعادلين المنصفين فف صحيح مسلم عن عبد اله بن عمرو بن العاص‐ رض اله عنهما‐ قال:

‐ ينمي هدَيوكلْتَا ي ‐ منحالر مينمن نُورٍ عن ي نَابِرم ه علعند ال ينطقْسه عليه وسلم :"إنَّ المال ه صلقال رسول ال

الَّذين يعدِلُونَ ف حمهِم واهليهم وما ولُوا".

والظلم مرتعه وخيم ف الدنيا والآخرة ،فاله لا يحب الظلم والظالمين ،قال تعال:{ واله  يحب الظَّالمين } [آل عمران: 57]

, ولعظم الظلم فقد حرمه اله عل نفسه فقال ف الحديث القدس:"يا عبادي إن حرمت الظُّلم عل نفس، وجعلتُه بينم

محرما ، فلا تَظَالموا "،رواه مسلم.

ومن نفائس كلام شيخ الإسلام ف"مجموع الفتاوى" (28/ 146):"وأمور الناس تستقيم ف الدنيا مع العدل الذي فيه الاشتراك

ف أنواع الإثم: أكثر مما تستقيم مع الظلم ف الحقوق وإن لم تشترك ف إثم؛ ولهذا قيل: إن اله يقيم الدولة العادلة وإن كانت

فر ولا تدوم مع الظلم والإسلام. وقد قال النبكافرة؛ ولا يقيم الظالمة وإن كانت مسلمة. ويقال: الدنيا تدوم مع العدل وال

صل اله عليه وسلم:"ليس ذنب أسرع عقوبة من البغ وقطيعة الرحم". فالباغ يصرع ف الدنيا وإن كان مغفورا له مرحوما

الآخرة من خلاق، ومت ن لصاحبها فء؛ فإذا أقيم أمر الدنيا بعدل قامت وإن لم يالآخرة، وذلك أن العدل نظام كل ش ف

لم تقم بعدل لم تقم وإن كان لصاحبها من الإيمان ما يجزى به ف الآخرة".

قلت:ياليت أهل الغلو من الفصائل المقاتلة ف الشام وغيرها تع هذا اللام وتعمل به،فإنَّ ماتراه من اندحار داعش وأخواتها

إنما سببه الأعظم البغ والظلم.

لقد عم عدل المسلمين حت غمر أهل الذمة من اليهود والنصارى، ويذكر أن عمر بن عبدالعزيز رحمه اله كتب إل واليه

عل البصرة يقول له:"ثم انظر من قبلك من أهل الذمة قد كبرت سنُّه، وضعفت قوته وولّت عنه الماسب، فأجرِ عليه من

عل يسأل بشيخ من أهل الذمة ه عنه مرال رض أن أمير المؤمنين عمر بيت مال المسلمين ما يصلحه وذلك أنه بلغن

أبواب الناسِ فقال: ما أنصفناك إن كنَّا أخذنا منك الجزية ف شبيبتك ثم ضيعناك ف كبرك، ثم أجري من بيت المال ما

يصلحه".

ولقد تميز أهل السنة والجماعة خاصةً من بين الفرق بالعدل والانصاف وخاصة مع مخالفيهم،قال شيخ الإسلام ف" منهاج

السنة" (5/158).: "أهل السنة يستعملون مع أهل الأهواء العدل والإنصاف، ولا يظلمونهم، فإنَّ الظلم حرام مطلقاً، بل أهل

السنة لل طائفة من هؤلاء خير من بعضهم لبعض، بل هم للرافضة خير وأعدل من بعض الرافضة لبعض، وهذا مما

يعترفون به".

وهذا العدل والإنصاف له صوره المتعددة الت كانت قديما عند سلفنا وينبغ علينا اليوم إحياؤها ونشرها حت تون ثقافة

عامة بين جميع طبقات الأمة ،ومن هذه الصور:

1- من ظلمنا ففَّرنا أو بدَّعنا فلا يجوز لنا أن نفَّره أو نبدَّعه رداً لظلمه، وإنما نحم عليه بما هو أهله، قال شيخ الإسلام

ف"الرد عل البري" (2/ 492):" فلهذا كان أهل السنة لا يفرون من خالفهم، وإن كان ذلك المخالف يفرهم، لأن الفر

حم شرع فليس للإنسان أن يعاقب بمثله، كمن كذب عليك وزن بأهلك؛ ليس لك أن تذب عليه وتزن بأهله، لأن الذب

والزنا حرام لحق اله. وكذلك التفير حق له فلا يفَّر إلا من كفَّره اله ورسوله".

2- ومـن العـدل والإنصـاف أن لا ننسـب للأفـراد أو الجماعـات مـالم يقولـوه ويعملـوه، وخاصـة منهـم العلمـاء والجماعـات

والهيئات الإسلامية، فإنَّ نسبة الباطل لهم ظلم وجهل ويؤدي إل الشحناء والبغضاء فالتفرق والاختلاف.

3-ومن العدل والإنصاف أن لا نجعل جميع المخالفين لنا من كافرين ومبتدعين ف طبقة ومرتبة واحدة، فهناك الافر

المقاتل لنا والمسالم، وهناك من هو بدعته مغلظة ودون ذلك ،قال شيخ الإسلام ف"الفتاوى" 35/201:" كل من كان مؤمنا



بما جاء به محمد صلّ اله عليه وسلّم فهو خير من كل من كفر به، وإن كان ف المؤمن بذلك نوع من البدعة سواء كانت

بدعة الخوارج والشّيعة والمرجئة والقدرية أو غيرهم، فإنّ اليهود والنّصارى كفّار كفرا معلوما بالاضطرار من دين الإسلام،

والمبتدع إذا كان يحسب أنّه موافق لرسول اله صلّ اله عليه وسلّم لا مخالف له لم ين كافرا به، ولو قدر أنّه يفّر فليس

كفره مثل كفر من كذّب الرسول صلّ اله عليه وسلّم".

4- ومن العدل والإنصاف أن نعلم أن الشخص الواحد تجتمع فيه الحسنات والسيئات، فلا يجوز لنا أن نلغ حسناته من

أجـل سـيئاته،ولا نلغـ سـيئاته مـن أجـل حسـناته بـل يعامـل بمـا يقتضيـه الشرع،قـال شيـخ الإسلام فـ" مجمـوع الفتـاوى"

فارقوا فيها الخوارج أن: الشخص الواحد تجتمع فيه حسنات وسيئات، فيثاب عل (27/478):"من أصول أهل السنة الت

حسناته ويعاقب عل سيئاته، ويحمد عل حسناته، ويذَم عل سيئاته، وأنه من وجه مرض محبوب، ومن وجه بغيض

مسخوط، ومذهب أهل السنة والجماعة: أنهم لا يفرون أهل القبلة بمجرد  الذنوب، ولا بمجرد التأويل، بل الشخص الواحد

إذا كانت له حسنات وسيئات فأمره إل اله"، وقال أيضا ف"مجموع الفتاوى"(11/96):"وأهل السنة والجماعة يقولون: ما

حسناته، ويستحق العقاب عل ه وفضله الثواب علتاب والسنة والإجماع وهو أن المؤمن يستحق وعد الدل عليه ال

سيئاته، وأن الشخص الواحد يجتمع فيه ما يثاب عليه وما يعاقب عليه، وما يحمد عليه وما يذم عليه، وما يحب منه وما

يبغض منه؛ فهذا هذا".

5- ومن العدل والإنصاف أن نقبل الحق ممن نطق به ولو كان عدواً، وأن نرد الباطل ولو كان من القريب الحبيب، فالعبرة

بالقولِ لا بالقائل، وف قصة الشيطان مع أب هريرة رض اله عنه حين وكله الرسول صل اله عليه وسلم بحفظ زكاة

رمضان، ومجء الشيطان إليه أكثر من مرة حت علّمه أن يقرأ آية الرس إذا أوى إل فراشه، وأنه بذلك يون محفوظاً من

اله ولا يقربه شيطانٌ حت يصبح، ف هذه القصة صدَّق الرسول صل اله عليه وسلم القول وإن صدر من الشيطان حيث

قال: "أما إنه قد صدقك وهو كذوب"،رواه البخاري.

قال ابن حجر ف"الفتح" 4/616:" إن الحمة قد يتلقّاها الفاجر فلا ينتفع بها، وتؤخذُ عنه فينتفع بها، وإن الافر قد يصدق

."ذّاب قد يصدُقون بذلك مؤمناً، وبأن الببعض ما يصدق به المؤمن ولا ي

ومن روائع كلام ابن القيم رحمه اله ف"طريق الهجرتين وباب السعادتين" (ص: 393) قوله:"عل أن عادتنا ف مسائل الدين

كلها دقها وجلها أن نقول بموجبها، ولا نضرب بعضها ببعض ولا نتعصب لطائفة عل طائفة، بل نوافق كل طائفة عل ما

معها من الحق ونخالفها فيما معها من خلاف الحق. لا نستثن من ذلك طائفة ولا مقالة، ونرجو من اله أن نحيا عل ذلك،

ونموت عليه ونلق اله به، ولا حول ولا قوة إلا باله".

نْهم لفَاقْب قتَاكَ بِحا نمو ،زَال ثيآنِ حالْقُر عم زُلا، وىشَي تُشْرِكْ بِه و هدِ البه عنه :"اعال ومن وصايا ابن مسعود رض

.(102 /9) بير للطبرانا"،المعجم الا قَرِيببِيبانَ حنْ كاو هددفَار لاطتَاكَ بِبا نميدًا، وعانَ بنْ كاو

ومن قمة التجرد عند الإمام الشافع رحمه اله قوله:"ما ناظرت أحداً إلا قلت: اللهم أجرِ الحق عل قلبه ولسانه، فإن كان

الحق مع اتبعن، وإن كان الحق معه اتبعته".

ومن العجيب أن بعض الناس يتمن لخصمه أن ينطق بالباطل ليطعن به وينفر منه وهذا خلق ذميم.

6- ومن العدل والإنصاف أن تعرف أن ف المخالفين لأهل السنة من هو معذور ويستحق المغفرة ودائرة الإيمان تسعه

لتشمله المغفرة كما نص عل ذلك شيخ الإسلام بقوله ف"منهاج السنة النبوية" (5/ 162):" وإذا قال المؤمن: ربنا اغفر لنا

ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان،يقصد كل من سبقه من قرون الأمة بالإيمان وإن كان قد أخطأ ف تأويل تأوله فخالف السنة

أو أذنب ذنبا فإنه من إخوانه الذين سبقوه بالإيمان فيدخل ف العموم وإن كان من الثنتين والسبعين فرقة، فإنه ما من فرقة

كثير ليسوا كفارا بل مؤمنين فيهم ضلال وذنب يستحقون به الوعيد كما يستحقه عصاة المؤمنين، والنب إلا وفيها خلق



عظيم ينبغ النار فهذا أصل ه عليه وسلم لم يخرجهم من الإسلام بل جعلهم من أمته ولم يقل إنهم يخلدون فال صل

مراعاته فإنَّ كثيراً من المنتسبين إل السنة فيهم بدعة من جنس بدع الرافضة والخوارج".

وقال أيضا ف"مجموع الفتاوى"(28 / 234):"من علم منه الاجتهاد السائغ؛ فلا يجوز أن يذكر عل وجه الذم والتأثيم له؛ فإن

اله غفر له خطأه، بل يجب لما فيه من الإيمان والتقوى موالاته ومحبته والقيام بما أوجب اله من حقوقه: من ثناء ودعاء

به بن اه عليه وسلم ‐ مثل عبد الال ه ‐ صلعهد رسول ال رف نفاق جماعة عللم منه النفاق، كما عوغير ذلك؛ وإن ع

وذويه، وكما علم المسلمون نفاق سائر الرافضة: عبد اله بن سبأ وأمثاله، مثل عبد القدوس بن الحجاج، ومحمد بن سعيد

المصلوب؛ فهذا يذكر بالنفاق، وإن أعلن بالبدعة ولم يعلم هل كان منافقاً أو مؤمناً مخطئاً ذُكر بما يعلم منه؛ فلا يحل للرجل

أن يقفو ما ليس له به علم، ولا يحل له أن يتلم ف هذا الباب إلا قاصداً بذلك وجه اله تعال، وأن تون كلمة اله ه العليا،

وأن يون الدين كله له؛ فمن تلم ف ذلك بغير علم أو بما يعلم خلافه كان آثماً".

 

 

نور سورية 

المصادر:


