
الحمد له رب العالمين، والصلاة والسلام عل أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد، وعل آله وصحبه أجمعين.

من القواعد المقررة ف تحليل الظواهر السياسية، أن ينظر إل الظاهرة من أبعاد ومداخل مختلفة، تاريخية واجتماعية

واقتصادية وسياسية ودينية... إلخ، وكلما تعددت المداخل كلما كانت النظرة النهائية للظاهرة أكثر دقة وأقرب للحقيقة.

إن ظاهرة «تنظيم الدولة الإسلامية» تعد بحق مثالا عل الظواهر المركبة الت تختلف فيها الرؤية والتحليل اختلافاً بيناً بسبب

تعدد أبعادها وتعقد عوامل التأثير عليها، فضلا عن غموض تاريخها واضطرابه ف آن.

ولأن هذه الظاهرة تتنفها صراعات ونزاعات قديمة وحديثة ومتجددة، فإنه غالباً ما يصعب التخلص من تأثير «التحيز

المسبق» عند تناولها تحليلا وتفسيراً، كذا عند إرادة تحديد موقف عمل من أطرافها.

البعض ينظر للظاهرة من منطلق قناعات مسبقة تتعلق بنهج العنف وآثاره السلبية، وبالتال فهو لا يرى أي إيجابيات.

البعض ينظر إليها وهو يستحضر «خطورة التفير» و«استحلال الدماء»، فهو يواجه الظاهرة بالرفض والتنفير.

آخرون ينظرون إليها فلا يرون إلا تضحيات وجهاداً واستشهاداً، أو لا تعدو أعينهم مشاهد بذاتها تداعب أحلامهم وتصوراتهم

عن حم إسلام يحي ما ترسخ ف أذهانهم تاريخياً عن «دولة الإسلام».

فريق رابع، يحدد موقفه من ظاهرة «داعش» بناء عل مستوى الصراع الذي يخوضه مع العالم الغرب، فإن رأى تالباً

وتحالفاً أمريياً أوروبياً لمواجهته وقتاله؛ أعلن النفير، وسارع بالتأييد والنصرة بغض النظر عن العواقب والمآلات.

والحق أن النظرة الجزئية إحدى الآفات البرى الت يعان منها «التفير الإسلام» خاصة عند تناول مثل هذه الصراعات

المركبة.

ون «الواقع» هو العنصر الأقل أهمية فل ظاهرة: امتداداً تاريخياً وتأثيراً واقعياً ومساراً مستقبلياً، فربما يولو اعتبرنا أن ل

تحديد الموقف من ظاهرة «داعش»، برغم استحواذه عل الاهتمام الأكبر.

حقبة السبعينيات من القرن العشرين الميلادي، يقودنا إل تاريخ «الحركات الجهادية» منذ نشأتها المعاصرة ف فالتأمل ف

:نتائج لا تخطئها العين، أبرزها ما يل

داعش.. تنظيم أم دولة أم نبة؟
الاتب : مجلة البيان

التاريخ : 27 فبراير 2016 م

المشاهدات : 9643



 ‐ أن تعداد هذه الحركات بالعشرات، وربما بالمئات.

 ‐ جزء كبير من هذه الحركات تلاش واختف، ف المقابل لم يعد معدل «التوالد» بمثل الثافة الماضية.

 ‐ لم تنجح أية جماعة جهادية ف تحقيق أهدافها البرى أو النهائية، أو حت الاقتراب من مستوى طموحات مؤيديها، اللهم

ف حالات نادرة تتعلق بمواجهة الاحتلال السوفيت أو الأمري، وه ف العموم نجاحات جزئية أو مؤقتة.

 ‐ أفرزت هذه الحركات بوجودها وأفعالها كماً هائلا من الأزمات والمشلات، وتسببت ف خسائر لا يمن حصرها تتعلق

بالعمل الإسلام بمختلف تنويعاته، والغريب أن عدداً كبيراً منها بات من الصعب تحديد أهدافه من خلال أدائه.

 ‐ تحولت بعض هذه الحركات لتصبح «أداة» ‐سواء بصورة مباشرة أو غير مباشرة‐ يستخدمها الشرق والغرب لتحفيز

وتمرير سياسات معينة، يعجزون عن إقرارها بدون هذه «الأداة».

تمخضت «الحالة الجهادية» مؤخراً عن ثلاثة تيارات رئيسية:

التيار الأول: يمثله تنظيم القاعدة وفروعه، سواء التابعة له حقيقة أو الخاضعة له اسماً.

التيار الثان: يمثله تنظيم «داعش» وحلفاؤه الجدد الذين أعلنوا البيعة لأمير التنظيم تحت مسم «الخلافة».

التيار الثالث: تيار مستقل، لم يعلن البيعة أو التبعية لأي من التيارين السابقين، وهو يضم عدداً أقل من الحركات.

ولا تخف حالة الصراع الت يخوضها التيار الأول مع الثان، والت بلغت مستوى سفك الدماء وانتهاك والحرمات، وذلك

بشهادتهم أنفسهم عل أنفسهم.

:ن أن نطرح السؤال التالتلك النظرة التاريخية، يم بناء عل

ما الجديد الذي جاء –أو جاءت‐ به «داعش»؟

الإجابة الأكثر سهولة، ه: إعلان الخلافة للمرة الأول عن طريق حركة جهادية.

الإجابة الأصعب، تتعلق بصياغة مختلفة للسؤال، وه: هل «داعش» لا يزال «تنظيماً» أم «إنها» أصبحت «دولة»؟

المعطيات الت يقدمها لنا علم السياسة عن مفهوم «الدولة» لا تعمل لصالح مزاعم «داعش» حول إقامة «دولة» فضلا عن

«خلافة».

فلا يوجد دستور أو قوانين، كما لا يوجد نظام حم واضح، والتقسيمات الإدارية غامضة، ولا توجد ميزانية فعلية أو

سياسات اقتصادية أو اجتماعية، ولا توجد حدود، كما أن القدرات العسرية بالغة التواضع، والأداء القتال لا يزال خليطاً

عجيباً من حروب العصابات والحروب التقليدية.

مناطق جغرافية، ويتول هو أنه: تنظيم – أو ميليشيا ‐ يسيطر عل ،الوصف الأصح لحالة «داعش» من منطلق سياس

إدارتها.

خلافة؛ فأكراد العراق عل من يتأمل حالات مشابهة تاريخية أو معاصرة، يدرك جيداً كذب المزاعم حول إقامة دولة أو حت

سبيل المثال، برغم انفرادهم التام بالحم ف مناطقهم منذ أكثر من عقدين، وبرغم امتلاكهم لثروات وحاضنة شعبية ونظام

إداري قوي، إلا أنهم لم يعلنوا «دولة» حت الآن، برغم كونها تمثل حلمهم منذ عقود بعيدة.



وف السودان، برغم سيطرة الحركات الانفصالية عل جنوبه لسنوات طويلة، وحصولهم عل دعم وتأييد غرب قوي، إلا أن

إعلان دولتهم وانفصالهم استغرق سنوات وحروباً.

إن «السيطرة عل الأرض» لا تعط للقوى المسيطرة الحق –أو القدرة‐ عل إعلان «دولة»، الأمر ليس بهذه البساطة.

عادة ما يون المعيار الأهم ف تقويم «الماسب» ف حالات الصراع الحادة، هو «القدرة عل الاحتفاظ بالماسب» وليس

مجرد «تحقيقها»، إذ تؤدي الصراعات بطبيعة الحال إل نشوء مناطق خارج السيطرة المركزية، وهذا ما يجعل من السهل

دخول قوى منافسة إليها، لن بمجرد حدوث ذلك، يتحول التركيز إل المناطق المخترقة، وتبدأ المواجهة.

السؤال إذن عن «قدرة داعش عل الاحتفاظ بالأرض» وليس عن السيطرة عل المزيد منها.

إن النجاحات الأبرز الت حققتها الولايات المتحدة ف حروبها ف أفغانستان أو العراق، ه: إسقاط النظام الحاكم، وما بعد

ذلك هو سلسلة من الإخفاقات.

ف أفغانستان، كان النظام إسلامياً تقوده طالبان، وقبل إنشاء النظام كانت طالبان تياراً جهادياً، وبعد مرحلة «الدولة»

تحولت من جديد إل تيار جهادي.

«داعش» كان تنظيماً، ثم أعلن تحوله إل «دولة»، فهل يتوقع عودته لاحقاً إل مستوى «التنظيم» من جديد؟

وف سياق هذه التحولات كلها: من تنظيم إل دولة إل تنظيم، ماذا عن الخسائر الفادحة المتراكمة، من يتحملها، ومن يدفع

ثمنها؟

إن «داعش» بالنسبة للغرب مجرد أداة يعيدون بها صياغة المنطقة، وهو بالنسبة للفصائل المجاهدة ف سوريا «نبة» أثرت

سلباً عل جهادهم لنظام بشار الأسد.

وهو بالنسبة لإيران «كنز استراتيج» يمهد لمرحلة جديدة من العلاقات الإيجابية مع الغرب، وهو بالنسبة لشيعة العراق

«افتتاح» جديد لموسم «ذبح العرب السنة».

لنه بالنسبة لبعض السذج من الإسلاميين، يمثل «حلماً» وبقعة ضوء وأمل، طالما أشعلتها حركات مشابهة ف السابق،

ولطالما أطفأتها أيضاً تلك الحركات بأدائها وأفعالها.

ولا تزال صيحة «اله أكبر.. فتحت كابل» تذكرنا بماضٍ نسيه بعضنا للأسف.

ولئن كان التاريخ يعيد نفسه ‐ أحياناً ‐ فيبدو أن «الغفلة» تنسخ نفسها مراراًً وتراراً..

واله المستعان.

 

 

مجلة البيان العدد 330

المصادر:


