
يعتمد النظام الإيران منذ إطاحة حم الشاه عام 1979 وحت يومنا هذا، نهج التوظيف السياس للمذهب، وذلك لتجاوز

التحدّيات الداخلية عبر تحقيق نجاحات خارجية توفّر له إمانية الاستمرار ف الدور الإقليم الذي كانت إيران الشاه تؤديه.

وف هذا الإطار ركز النظام عل عقدة الشعور بالمظلومية لدى الطوائف الشيعية ف المجتمعات العربية، وتمن من إقناع

أوساط واسعة منها، بما ادعاه من أن راهنها غير المقبول بفعل سياسات التمييز والإبعاد إنما هو حصيلة لمآلات ما جرى ف

،وطن ان حلّها ضمن إطار مشروع سياسالإم نه من تحويل قضايا مطلبية عادلة ‐ كان فوهذا ما م .التاريخ الإسلام

يطمئن الجميع من خلال ضمان حقوقهم، واحترام خصوصياتهم ‐ إل قضية عقائدية مذهبية، تتمحور حول ضرورة الثأر

والانتقام عبر امتلاك أسباب القوة العسرية الت سترغم الآخرين عل التراجع والتنازل، ومن ثم الاستسلام.

نت من فرض احترامها علكانت قد تم أسلوب إبعاد الزعامات والمرجعيات الشيعية الفعلية، الت النظام المعن ّوقد تبن

وسطها بفعل كفاءاتها وإنجازاتها وتاريخها، مقابل إظهار وتسويق زعامات صنعها الدعم الإيران الشمول. كما ركز النظام

المذكور عل الأوساط غير المسيسة الهامشية الت لم تن تدخل عادة ف مجال اهتمامات السياسيين التقليديين وحساباتهم.

وتمن النظام المذكور عبر شبة من المنظمات المجتمعية الخيرية والخدماتية، إل جانب المراكز الثقافية وجهودها

الدعوية التبشيرية، من بناء تنظيمات سياسية ‐ عسرية ف كل من لبنان والعراق.

أما ف سورية، فاتّبع النظام الإيران نهج استيعاب النظام السوري بأكمله، والتحم بمفاصل الدولة والمجتمع السوريين،

بخاصة ف مرحلة بشار الأسد الذي لم يتمن لأسباب تتصل بضعفه الذات، وموقعه من الزمرة المهيمنة عل القرار

.ميدان مراعاة التوازن الإقليم نهج والده ف السوري، من المحافظة عل

والسياس الخلط بين المذهب ف تداعيات النهج الإيران
الاتب : عبدالباسط سيدا
التاريخ : 2 مايو 2015 م

المشاهدات : 3990



وجاءت التطورات السياسية ف كل من أفغانستان والعراق الت أعقبت هجمات الحادي عشر من أيلول (سبتمبر) 2001،

وانعاساتها عل مجتمعات المنطقة بأسرها، لتخدم الاستراتيجية الإيرانية المتمحورة حول تعبئة المونات الشيعية ف دول

المنطقة، من خلال شيطنة التشدد السنّّ وتمظهراته الإرهابية. هذا، أصبحنا أمام ظاهرة يمننا تسميتها الأممية الشيعية،

الت حرص النظام الإيران عل انتزاع مرجعيتها.

وما ترتّب عل ذلك تمثّل ف ظاهرة اغتراب الأوساط الشيعية الت باتت جزءاً من المشروع الإيران عن مجتمعاتها الوطنية،

وأصبحت ‐ بفعل الدعم الذي تلقته، ونتيجة التجييش المستمر الذي خضعت له ‐ قوة معرقلة للمشاريع الوطنية ف دول

كان من شأنها، ف المشاريع الت دول الخليج، وه ف لبنان وسورية والعراق واليمن، وربما مستقبلا المنطقة، بخاصة ف

ما لو اعتُمدت وتضافرت سائر الجهود من أجل تحويلها إل واقع معيش، أن تطمئن الجميع.

أما الأوساط والمرجعيات الشيعية الت لم ترضخ للضغوط الإيرانية، فقد باتت تعيش حالة اغتراب ضمن مجتمعاتها الفرعية،

ووضعية غير مريحة ف مجتمعاتها الوطنية، وذلك نتيجة المناخ العام غير السوي، والأحام المسبقة، والمزاج المتوجس،

والجهود التشيية من جانب القوى المتشددة عل الضفة الطائفية الأخرى.

الشيعة وحدهم، بل شملت حركات الإسلام السياس ميدان الاستيعاب والاستثمار لم تقتصر عل غير أن الجهود الإيرانية ف

السنّية أيضاً عل اختلاف توجهاتها، وذلك من طريق استخدام الورقة الفلسطينية بمهارة شعبوية لافتة، مهارة استمدت قوتها

من واقع عدالة القضية الفلسطينية، ومعاناة الفلسطينيين من جهة، وهشاشة الوضع العرب الرسم، وانشغال معظم الدول

العربية بقضاياها الداخلية، وحرصها عل تثبيت أنظمتها ف مواجهة شعوبها المتذمرة لألف سبب وسبب، من جهة أخرى.

هذا تمن النظام الإيران من بناء أوثق العلاقات مع «حماس»، ومع «الإخوان المسلمين» ف مصر. وكانت هناك

محاولات مع «الإخوان» ف سورية عبر وسطاء نقلوا إليهم رسائل مفادها أنه ليس لدى النظام الإيران أي مانع من دعمهم

ودعم النظام ف الوقت ذاته.

ويبدو أن المنظومة المفهومية والأدوات الأيديولوجية المشتركة بين الداعين إل مشروع الإسلام السياس بوجوهه المتعددة،

ثير من الأحيان بين حاملال التفاهم والعمل المشترك ف ساعدت عل الت وبغض النظر عن خلفيته المذهبية، ه

المشروع الإيران و «الإخوان» ف أكثر من مان.

وبالتناغم مع نزوعه البراغمات، أقام النظام الإيران عبر النظام السوري أوثق العلاقات مع حزب العمال الردستان منذ

بداية الثمانينات، ولم تنقطع تلك العلاقة ف مختلف المراحل، وقد تمن بفضل هذه العلاقة من ضبط الوضع الردي داخل

إيران إل حدٍّ كبير، كما استطاع التأثير ف الوضع الردي ضمن إقليم كردستان.

أما سورياً، فقد ساد السع ‐ بالتعاون مع النظام السوري بطبيعة الحال ‐ للهيمنة الشاملة عل الورقة الردية، الأمر الذي

منح النظام الإيران نقاط قوة عدة ف إطار التعامل مع تركيا بصفتها القوة الإقليمية المنافسة الأكثر تأثيراً ف المحيط

الحيوي الإيران، بخاصة أن تركيا ه الأخرى تعمل ف ظل حومة العدالة والتنمية الإسلامية عل مد الجسور مع القوى

الإسلامية ف المنطقة، لنها ف الوقت ذاته تمتلك بفضل النظام العلمان للدولة مؤهلات ف التعامل مع الغرب لا تمتلها

إيران حالياً.

إن التعامل الفاعل مع نتائج المشروع الإيران السياس ‐ المذهب، الضار بالمنطقة وبإيران نفسها، لا يمن أن يون عبر

الجهد العسري وحده (عاصفة الحزم نموذجاً) عل رغم أهميته ف أجواء سع النظام الإيران لعسرة أوساط واسعة



ضمن الطوائف الشيعية ف مختلف دول المنطقة، إنما لا بد من اعتماد مشروع سياس متامل، ركيزته الحوار والتفاهم بين

ون من دون الوصول إلنات وحقوقها. وذلك لن يوأساس احترام خصوصيات هذه الم نات مجتمعات المنطقة علوم

صيغة من صيغ حيادية الدولة بالمعنيين الدين والقوم، وهو الأمر الذي يستوجب القطع مع استراتيجية الخلط بين

السياس والمذهب، والنزعة القوموية ف أشالها المختلفة.

وبالتناغم مع ذلك، لا بد من التعامل بعقل وقلب مفتوحين مع مطالب سائر المونات القومية والدينية والمذهبية لمعالجتها

ضمن أطر مشاريع وطنية، تعس آمال الجميع وتطلعاتهم. ويشار هنا بصورة خاصة إل ضرورة الوصول إل حلول عاجلة

للقضية الردية ف كل من تركيا وإيران وسورية، وكذلك أهمية طمأنة المسيحيين ف الشرق، واحترام الخصوصيات

المذهبية ف دول المنطقة بأسرها. ويشار هنا، بصورة خاصة، إل الوضعية غير الطبيعية الت يعان منها السنّة من مختلف

الانتماءات القومية ف إيران. فالتعامل غير السوي مع التباينات المذهبية هو أساس التشدد والإرهاب الدين الطابع. كما أن

التمييز القوم أو الدين هو أساس نزعات التعصب والانعزال، ومن ثم الانقسام، وه المقدمات الفعلية للشروخ البرى.

المنطقة بأسرها تعيش تحولا بنيوياً مصيرياً. والحمة تُلزم الجميع بتفهم بواعث هذه التحول وآفاقه، وهو الأمر الذي لن

يون ناجعاً من دون احترام إرادة الشعوب وكرامتها.

 

 

الحياة اللندنية

المصادر:


