
ا النَّاسهيا اي" :ه تعالها»[1]. قال الفهو: «حقيقة العبودية ولب ،ه تعالمن أخص خصائص العبودية: الافتقار المطلق ل

ِبر عليه الصلاة والسلام ‐: "فَقَال ‐ قصة موس ف يدُ "[فاطر: 15]، وقال تعالمالح الغَن وه هالو هال َلا اءالفُقَر نتُما

انّ لما انْزلْت الَ من خَيرٍ فَقير "[القصص: 24].

 

عرفه الإمام ابن القيم ‐ رحمه اله ‐ بقوله: « حقيقة الفقر: أن لا تون لنفسك، ولا يون لها منك شء؛ بحيث تون كلك

له، وإذا كنت لنفسك فثم ملك واستغناء مناف للفقر ».

ثم قال: « الفقر الحقيق: دوام الافتقار إل اله ف كل حال، وأن يشهد العبد ف كل ذرة من ذراته الظاهرة والباطنة فاقة تامة

إل اله تعال من كل وجه »[2].

فالافتقار إل اله تعال أن يجرِد العبد قلبه من كل حظوظها وأهوائها، ويقبل بليته إل ربه عز وجل متذللا بين يديه،

ينالَمالع ِبر هل اتممو اييحمو نُسو لاتنَّ صا قُل" :ه تعالمستسلماً لأمره ونهيه، متعلقاً قلبه بمحبته وطاعته. قال ال

* لا شَرِيكَ لَه وبِذَلكَ امرت وانَا اول المسلمين "[الأنعام: 163-162].

قال يحي بن معاذ: « النسك هو: العناية بالسرائر، وإخراج ما سوى اله عز وجل من القلب »[3].

والمتأمل ف جميع أنواع العبادة القلبية والعملية يرى أن الافتقار فيها إل اله ه الصفة الجامعة لها، فبقدر افتقار العبد فيها

إل اله يون أثرها ف قلبه، ونفعها له ف الدنيا والآخرة، وحسبك أن تتأمل ف الصلاة أعظم الأركان العملية، فالعبد المؤمن

يقف بين يدي ربه ف سينة، خاشعاً متذللا، خافضاً رأسه، ينظر إل موضع سجوده، يفتتحها بالتبير، وف ذلك دلالة جلية

الافتقار إل اله .. لب العبادة
الاتب : أحمد عبد الرحمن الصويان

التاريخ : 22 ديسمبر 2013 م

المشاهدات : 10498



عل تعظيم اله تعال وحده، وترك ما سواه من الأحوال والديار والمناصب. وأرفع مقامات الذلة والافتقار أن يطأط العبد

رأسه بالركوع، ويعفّر جبهته بالتراب مستجيراً باله منيباً إليه.

ولهذا كان الركوع مان تعظيم اله تعال، وكان السجود مان السؤال، قال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: « فأما

الركوع فعظّموا فيه الرب عز وجل، وأما السجود فاجتهدوا ف الدعاء، فقَمن أن يستجاب لم »[4].

ولهذا كان من دعاء النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ ف ركوعه: « اللهم لك ركعت، وبك آمنت، ولك أسلمت. خشع لك

.[5]« وعصب ،وعظم ،وبصري، ومخ ،سمع

قال الحافظ ابن رجب: « إشارة إل أن خشوعه ف ركوعه قد حصل لجميع جوارحه، ومن أعظمها القلب الذي هو ملك

الجوارح والأعضاء، فإذا خشع خشعت الجوارح والأعضاء كلها؛ تبعاً له ولخشوعه ».

ثم قال: « ومن تمام خشوع العبد له عز وجل وتواضعه ف ركوعه وسجوده؛ أنَّه إذا ذل لربه بالركوع والسجود، وصف ربه

حينئذ بصفات العز والبرياء والعظمة والعلو، فأنه يقول: "الذل والتواضع وصف، والعلو والعظمة والبرياء وصفك" [6].

إنَّ هذه المنزلة الجليلة الت يصل إليها القلب ه سر حياته وأساس إقباله عل ربه سبحانه وتعال؛ فالافتقار حادٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍٍ يحدو العبد

إل ملازمة التقوى ومداومة الطاعة.

ويتحقق ذلك بأمرين متلازمين؛ هما:

الأول: إدراك عظمة الخالق وجبروته:

فلما كان العبد أعلم باله تعال وصفاته وأسمائه كان أعظم افتقاراً إليه وتذللا بين يديه، قال الفضيل بن عياض: «أعلم

الناس باله أخوفهم منه»[7]، وقال: «رهبة العبد من اله عل قدر علمه باله»[8].

ومن تدبر الآيات البينات والأحاديث الشريفات الت جاء فيها ذكر صفاته العل وأسمائه الحسن انخلع قلبه إجلالا لربه،

لَّه منَو لانَةٌ وس خُذُهتَا لا ومالقَي الح وه لاا لَها لا هال" :قال تعال .وتعظيماً لمقامه، وهيبة لسطوته وجبروته سبحانه وتعال

هلْمع نم ءَيطُونَ بِشحي لاو ما خَلْفَهمو دِيهِميا نيا بم لَمعي هذْنبِا لاا ندَهع شْفَعن ذَا الَّذِي يضِ مرالا ا فماتِ وومالس ا فم

الا بِما شَاء وسع كرسيه السمواتِ والارض ولا يىوده حفْظُهما وهو العل العظيم "[البقرة: 255].

وقال تعال: "وما قَدَروا اله حق قَدْرِه والارض جميعاً قَبضتُه يوم القيامة والسموات مطْوِيات بِيمينه "[الزمر: 67].

وعن عبد اله بن عمر ‐ رض اله عنهما ‐ قال: قال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐: «يطوي اله السموات يوم

القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمن، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ أين المتبرون؟ ثم يطوي الأرض بشماله، ثم يقول: أنا

الملك، أين الجبارون؟ أين المتبرون»[9].

قال الإمام ابن القيم: (القرآن كلام اله، وقد تجل اله فيه لعباده بصفاته، فتارة يتجل ف جلباب الهيبة والعظمة والجلال،

فتخضع الأعناق، وتنسر النفوس، وتخشع الأصوات، ويذوب البر كما يذوب الملح ف الماء. وتارة يتجل ف صفات

الجمال والمال، وهو كمال الأسماء وجمال الصفات وجمال الأفعال الدال عل كمال الذات، فيستنفد حبه من قلب العبد

قوة الحب كلها، بحسب ما عرفه من صفات جماله ونعوت كماله، فيصبح عبده فارغاً إلا من محبته، فإذا أراد منه الغير أن

يعلق تلك المحبة به أب قلبه وأحشاؤه ذلك كل الإباء..). ثم قال: (.. وجماع ذلك: أنه سبحانه يتعرف إل العبد بصفات إلهيته

تارة، وبصفات ربوبيته تارة، فيوجب له شهود صفات الإلهية المحبة الخاصة والشوق إل لقائه، والأنس والفرح به، والسرور

بخدمته، والمنافسة ف قربه، والتودد إليه بطاعته، واللهج بذكره، والفرار من الخلق إليه، ويصير هو وحده همه دون ما

سواه. ويوجب له شهود صفات الربوبية التوكل عليه، والافتقار إليه، والاستعانة به، والذل والخضوع والانسار له»[10].

وعرف ابن القيم الخشوع بأنه: (خشوع القلب له بالتعظيم والإجلال والوقار والمهابة والحياء، فينسر القلب له كسرة



ملتئمــة مــن الوجــل والخجــل والحــب والحيــاء، وشهــود نعــم الــه، وجنايــاته هــو؛ فيخشــع القلــب لا محالــة، فيتبعــه خشــوع

الجوارح)[11].

الثان: إدراك ضعف المخلوق وعجزه:

فمن عرف قدر نفسه، وأنَّه مهما بلغ ف الجاه والسلطان والمال؛ فهو عاجز ضعيف لا يملك لنفسه صرفاً ولا عدلا؛ تصاغرت

نفسه، وذهب كبرياؤه، وذلَّت جوارحه، وعظم افتقاره لمولاه، والتجاؤه إليه، وتضرعه بين يديه.

موي * لَقَادِر هعجر َلع نَّهبِ * اائالتَّرلْبِ والص نيب نم جخْري * قافد اءن مم قخُل * قخُل مانُ منسنظُرِ الاقال عز وجل: "فَلْي

تُبلَ السرائر * فَما لَه من قُوة ولا نَاصرٍ"[الطارق: 10-5].

وقد جمع الإمام ابن القيم بين هذين الأمرين بقوله: (من كملت عظمة الحق تعال ف قلبه؛ عظمت عنده مخالفته؛ لأن مخالفة

العظيم ليست كمخالفة من هو دونه.

ومن عرف قدر نفسه وحقيقتها؛ وفقرها الذات إل مولاها الحق ف كل لحظة ونَفَس، وشدة حاجتها إليه؛ عظمت عنده جناية

المخالفة لمن هو شديد الضرورة إليه ف كل لحظة ونَفَس.

وأيضاً فإذا عرف حقارتها مع عظم قدر من خالفه؛ عظمت الجناية عنده؛ فشمر ف التخلص منها، وبحسب تصديقه بالوعيد

التخلص من الجناية الت ون تشميره فالتخلص منها، وبحسب تصديقه بالوعيد ويقينه به؛ ي ون تشميره فويقينه به ي

تلحق به»[12].

:ه تعالال ومن علامات الافتقار إل

أولا: غاية الذل له تعال مع غاية الحب:

فالمؤمن يسلم نفسه لربه منسراً بين يديه، متذللا لعظمته، مقدماً حبه سبحانه وتعال عل كل حب. طمأنينة نفسه، وقرة

عينه، وسينة فؤاده، أن يعفّر جبهته بالأرض، ويدعو ربه رغبة ورهبة، قال ابن جرير الطبري: (معن العبادة: الخضوع له

بالطاعة، والتذلل له بالاستانة)[13].

ومن كانت هذه ه حاله وجدته وقَّافاً عند حدود اله، مقبلا عل طاعته، ملتزماً بأمره ونهيه، فثمرة الذل: أن لا يتقدم بين

ولُهسرو هال ذَا قَضا نَةموم لاو نمومانَ لا كمو" :ه عليه وسلم ‐، مهتدياً بقوله سبحانه وتعالال ه ورسوله ‐ صليدي ال

امراً ان يونَ لَهم الخيرةُ من امرِهم"[الأحزاب: 36]، وقوله تعال: "وقَالُوا سمعنَا واطَعنَا غُفْرانَكَ ربنَا والَيكَ المصير "[البقرة:

.[285

وقوله تعال: "انَّما كانَ قَول المومنين اذَا دعوا الَ اله ورسوله ليحم بينَهم ان يقُولُوا سمعنَا واطَعنَا واولَئكَ هم المفْلحونَ *

ومن يطع اله ورسولَه ويخْش اله ويتَّقْه فَاولَئكَ هم الفَائزونَ"[النور: 52-51].

حت ،قدم عل بيدي، ولا نهضت ولا بطشت ،بلسان ببصري، ولا نطقت ه عنه ‐: « ما ضربتال قال الحسن ‐ رض

.[14]«وإن كانت معصية تأخرت ،معصية؟ فإن كانت طاعة تقدمت طاعة أو عل أنظر أعل

وأما من طاشت به سبل الهوى، ولم يعرف اله عز وجل حق المعرفة؛ رأيته يستنف الاستسلام لربه عز وجل، ويستبر فلا

بِرَتسيو هتادبع نع فتَنسن يمونَ وبقَرةُ الملائالم لاو هّداً لبونَ عن يا يحسالم فتَنسلَن ي" :ه تعاليخضع له، قال ال

فَسيحشُرهم الَيه جميعاً * فَاما الَّذِين آمنُوا وعملُوا الصالحاتِ فَيوفّيهِم اجورهم ويزِيدُهم من فَضله واما الَّذِين استَنفُوا

واستَبروا فَيعذِّبهم عذَاباً اليماً ولا يجِدُونَ لَهم من دونِ اله وليا ولا نَصيراً"[النساء: 173-172].

لا مهو ِهِمبدِ رموا بِححبسداً وجوا سا خَروا بِهرذَا ذُكا نَا الَّذِيناتبِآي نموا ينَّموصف المؤمنين: "ا ف ه تعالويقول ال

يستَبِرونَ "[السجدة: 15].



قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (كلما ازداد القلب حباً له ازداد له عبودية، وكلما ازداد له عبودية ازداد له حباً وحرية عما

سواه، والقلب فقير بالذات إل اله من وجهين: من جهة العبادة، وه العلة الغائية، ومن جهة الاستعانة والتوكل، وه العلة

الفاعلية، فالقلب لا يصلح ولا يفلح ولا يلتذ ولا يسر ولا يطيب ولا يسن ولا يطمئن إلا بعبادة ربه، وحبه والإنابة إليه، ولو

حصل له كل ما يلتذ به من المخلوقات لم يطمئن ولم يسن؛ إذ فيه فقر ذات إل ربه، ومن حيث هو معبوده ومحبوبه

ومطلوبه)[15].

وقال ابن القيم: (إنَّ مقام العبودية هو بتميل مقام الذل والانقياد، وأكمل الخلق عبودية أكملهم ذلا له وانقياداً وطاعة، ذليل

لمولاه الحق بل وجه من وجوه الذل، فهو ذليل لقهره، ذليل لربوبيته فيه وتصرفه، وذليل لإحسانه إليه وإنعامه عليه)[16].

ثانياً: التعلّق باله تعال وبمحبوباته:

فشعور العبد بفقره وحاجته إل ربه عز وجل يدفعه إل الاستانة له والإنابة إليه، ويتعلق قلبه بذكره وحمده والثناء عليه،

والتزام مرضاته، والامتثال لمحبوباته.

قال بعض الصالحين: (مفاوز الدنيا تُقطع بالأقدام، ومفاوز الآخرة تُقطع بالقلوب)[17].

شأنه الدنيوي كله مقيماً عل بيعه وشرائه، أو مع أهله وولده، أو ف ولهذا ترى العبد الذي تعلق قلبه بربه وإن اشتغل ف

طاعته، مقدماً محبوباته عل محبوبات نفسه وأهوائها، لا تلهيه زخارف الدنيا عن مرضاة ربه، قال اله تعال: "لَيس البِر ان

ِهبح َلع الالم َآتو ِينالنَّبِيتَابِ وْالو ةلائالْمرِ والآخ موالْيو هبِال نآم نم البِر نَلغْرِبِ والْمشْرِقِ والم لبق موهلُّوا ۇجتُو

ذَوِي القُرب والْيتَام والْمساكين وابن السبِيل والسائلين وف الرِقَابِ واقَام الصلاةَ وآتَ الزكاةَ والْموفُونَ بِعهدِهم اذَا عاهدُوا

والصابِرِين ف الباساء والضراء وحين الباسِ اولَئكَ الَّذِين صدَقُوا واولَئكَ هم المتَّقُونَ"[البقرة: 177].

وثبت ف الصحيحين أنَّ رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ قال: « سبعة يظلهم اله ف ظله يوم لا ظل إلا ظلّه..»، وذكر

منهم: «رجل قلبه معلَّق ف المساجد»[18].

قال الحافظ ابن حجر: (إشارة إل طول الملازمة بقلبه وإن كان جسده خارجاً عنه)[19]. ولاحظْ هذا التعبير البليغ: (قلبه

معلّق)، وهذا يعن: أنه دائم الصلة باله تعال، دائم الاستحضار لأوامره، لا يشغله عن ذلك شاغل، ولا يصرفه عنه صارف،

لاةٌ وارجت تُلْهِيهِم لا الالِ * رِجالآصو ِا بِالْغُدُويهف لَه ِحبسي هما اسيهف رذْكيو فَعن تُرا هذِنَ الوتٍ ايب ف" :ه تعالولهذا قال ال

بيع عن ذِكرِ اله واقَام الصلاة وايتَاء الزكاة يخَافُونَ يوماً تَتَقَلَّب فيه القُلُوب والابصار"[النور: 37-36].

وثبت ف الحديث الصحيح عن عائشة ‐ رض اله عنها ‐: « أنّ رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ كان يون ف مهنة

أهله ‐ تعن: خدمة أهله ‐ فإذا حضرت الصلاة خرج إل الصلاة »[20].

ويصف الإمام ابن القيم الافتقار إل اله تعال بقوله: (يتخل بفقره أن يتألَّه غير مولاه الحق، وأن يضيع أنفاسه ف غير

مرضاته، وأن يفرق همومه ف غير محابه، وأن يوثر عليه ف حال من الأحوال، فيوجب له هذا الخلق وهذه المعاملة صفاء

العبودية، وعمارة السر بينه وبين اله، وخلوص الود، فيصبح ويمس ولا هم له غير ربه، فقد قطع همه بربه عنه جميع

الهموم، وعطلت إرادته جميع الإرادات، ونسخت محبته له من قلبه كل محبة لسواه)[21].

ومن تعلّق قلبه بربه وجد لذة ف طاعته وامتثال أمره لا تدانيها لذة، (فأوامر المحبوب قرة العيون، وسرور القلوب، ونعيم

ذلك، وف الصلاة والحج، وفرح قلبه وسروره ونعيمه ف ة عين المحب فالأرواح، ولذات النفوس، وبها كمال النعيم، فقر

الصيام والذكر والتلاوة، وأما الصدقة فعجب من العجب، وأما الجهاد والأمر بالمعروف والنه عن المنر والدعوة إل اله

والصبر عل أعداء اله سبحانه؛ فاللذة بذلك أمر آخر لا يناله الوصف، ولا يدركه من ليس له نصيب منه، وكل من كان به

أقوم كان نصيبه من الالتذاذ به أعظم)[22].



وأعظم الناس ضلالا وخساراً من تعلّق قلبه بغير اله تعال، ويزداد ضلاله وخسارة بزيادة تعلُّقه بغير مولاه الحق، ولهذا كان

لَّهضاو اهوه هلَهاتَّخَذَ ا نم تيافَرا" :ه تعالء من زخرفها آية من آيات العبودية لها، قال الش الدنيا أو إل ركون العبد إل

اله علَ علْم "[الجاثية: 23].

وقال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: « تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة، إن أعط منها رض، وإن لم

يعط سخط، تعس وانتس وإذا ِشيكَ فلا انتقش »[23].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (كل من علَّق قلبه بالمخلوقات أن ينصروه، أو يرزقوه، أو أن يهدوه؛ خضع قلبه لهم، وصار فيه

من العبودية لهم بقدر ذلك، وإن كان ف الظاهر أميراً متصرفاً بهم، فالعاقل ينظر إل الحقائق لا إل الظواهر، فالرجل إذا

تعلق قلبه بامرأة ولو كانت مباحة له؛ يبق قلبه أسيراً لها تحم فيه وتتصرف بما تريد، وهو ف الظاهر سيدها؛ لأنه زوجها،

وف الحقيقة هو أسيرها ومملوكها، تحم فيه بحم السيد القاهر الظالم ف عبده المقهور الذي لا يستطيع الخلاص منه.

فإن أسر القلب أعظم من أسر البدن، واستعباد القلب أعظم من استعباد البدن، فإن من استُعبد بدنه واستُرق لا يبال إذا

كان قلبه مستريحاً من ذلك مطمئناً، وأما إذا كان القلب الذي هو الملك رقيقاً مستعبداً متيماً لغير اله؛ فهذا هو الذل والأسر

المحض، والعبودية لما استعبد القلب)، ثم قال: (ومن أعظم هذا البلاء إعراض القلب عن اله، فإن القلب إذا ذاق طعم عبادة

اله والإخلاص له؛ لم ين عنده شء قط أحل من ذلك، ولا ألذ ولا أطيب)[24].

وقال الإمام ابن القيم: (أعظم الناس خذلاناً من تعلق بغير اله، فإنَّ ما فاته من مصالحه وسعادته وفلاحه؛ أعظم مما حصل

له ممن تعلق به، وهو معرض للزوال والفوات. ومثل المتعلق بغير اله كمثل المستظل من الحر والبرد ببيت العنبوت أوهن

البيوت)[25].

ثالثاً: مداومة الذكر والاستغفار:

فقلب العبد المؤمن عاكف عل ذكر مولاه، والثناء عليه بأسمائه الحسن وصفاته العل ف كل حال من أحواله، دائم التوبة

والاستغفار عن الزلل أو التقصير، يجد لذته وأنسه بتلاوة القرآن، ويرى راحته وسينته بمناجاة الرحمن.

قال اله تعال: "الَّذِين آمنُوا وتَطْمئن قُلُوبهم بِذِكرِ اله ا بِذِكرِ اله تَطْمئن الْقُلُوب "[الرعد: 28].

له قُل ِهبةَ رمحو رجريةَ ورالآخ ذَرحماً يقَائاجِداً وس لاللَّي آنَاء تقَان وه نمه عز وجل أهل الإيمان بقوله: "اوقد وصف ال

يستَوِي الَّذِين يعلَمونَ والَّذِين لا يعلَمون "[الزمر: 9].

َلعوداً وقُعاماً ويق هونَ الرذْكي ابِ * الَّذِينلْبالا لواتٍ لاارِ لآيالنَّهو للافِ اللَّياخْتضِ ورالااتِ وومالس خَلْق نَّ فوقوله: "ا

جنُوبِهِم ويتَفَرونَ ف خَلْق السمواتِ والارضِ ربنَا ما خَلَقْت هذَا باطلا سبحانَكَ فَقنَا عذَاب النَّارِ" [آل عمران: 191-190].

كما أمر اله عز وجل نبيه بمداومة الذكر والاستغفار، فقال سبحانه: "فَاصبِر انَّ وعدَ اله حق واستَغْفر لذَنْبِكَ وسبِح بِحمدِ

ربِكَ بِالْعش وابارِ "[غافر: 55].

ولهذا كان رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ يقول: « يا أيها الناس! توبوا إل اله؛ فإن أتوب إليه ف اليوم مئة مرة

.[26]«

غان علاليوم أكثر من سبعين مرة »[27]. وقال: « إنه لي ه وأتوب فلأستغفر ال ه! إنوقال عليه الصلاة والسلام: « وال

قلب، وإن لأستغفر اله ف اليوم مئة مرة »[28].

إنَّ مداومة الذكر والاستغفار آية من آيات الافتقار إل اله تعال، فالعبد يجتهد ف إظهار فاقته وحاجته وعجزه، ويمتل قلبه

مسنة وإخباتاً، ويرفع يديه تذللا وإنابة؛ فهو ذاكر له تعال ف كل شأنه، ف حضره وسفره، ودخوله وخروجه، وأكله

وشربه، ويقظته ونومه، بل حت عند إتيانه أهله، فهو دائم الافتقار لعون اله تعال وفضله، لا يغفل ساعة ولا أدن من ذلك عن



الاستعانة به والالتجاء إليه.

‐ حوله وقوته، ولا يثق بماله وجاهه وصحته، ولهذا كان من دعاء النب نفسه، ولا يطمئن إل ذلك أنه لا يركن إل ومقتض

لهم إلأنفسهم فيعجزوا عنها، ولا ت لهم إلفأضعف، ولا ت لهم إله عليه وسلم ‐ لبعض أصحابه: « اللهم لا تال صل

الناس فيستأثروا عليهم »[29].

وعن أب برة ‐ رض اله عنهما ‐ عن رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أنه قال: « دعوات المروب: اللهم رحمتك

أرجو؛ فلا تلن إل نفس طرفة عين، أصلح ل شأن كله، لا إله إلا أنت »[30].

وعن أنس بن مالك ‐ رض اله عنه ‐ قال: قال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ لفاطمة ‐ رض اله عنها ‐: «ما

شأن يا قيوم برحمتك أستغيث، وأصلح ل إذا أصبحت وإذا أمسيت: يا ح ما أوصيك به؟! أن تقول يمنعك أن تسمع

كله، ولا تلن إل نفس طرفة عين أبداً »[31].

تأمل أذكار النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ وأدعيته تر عجباً ف هذا الباب؛ فف سيد الاستغفار تتجل أعظم معان العبودية،

وتبرز أسم معان الانسار والتذلل.. « اللهم أنت رب لا إله إلا أنت، خلقتن وأنا عبدك، وأنا عل عهدك ووعدك ما

استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك عل، وأبوء لك بذنب، اغفر ل، فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت »[32].

وتأمل دعاء النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ وتذله إذا قام من الليل يتهجد ويناج ربه، قال: « اللهم لك الحمد أنت قيم

السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد لكَ ملْك السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت نور السموات والأرض،

ولك الحمد أنت ملك السموات والأرض، ولك الحمد أنت الحق، ووعدك الحق، ولقاؤك حق، وقولك حق، والجنة حق، والنار

حق، والنبيون حق، ومحمد ‐ صل اله عليه وسلم ‐ حق، والساعة حق، اللهم لك أسلمت، ولك آمنت، وعليك توكلت،

وإليك أنبت، وبك خاصمت، وإليك حاكمت، فاغفر ل ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، أنت المقدم وأنت

المؤخر، لا إله إلا أنت، أو لا إله غيرك »[33].

إنَّ حمد اله تعال وشره، والثناء عليه بما هو أهله، مع الاعتراف بالذنب والعجز؛ يعمر القلب بالنور، ويوجب له الطمأنينة

والسعادة، وما أجمل كلام الإمام ابن القيم عندما قال: « إن ف القلب خلة وفاقة لا يسدَّها شء ألبتة إلا ذكر اله عز وجل،

ون هو الذاكر بطريق الأصالة، واللسان تبع له، فهذا هو الذكر الذي يسدّ الخلة ويغنفإذا صار الذكر شعار القلب بحيث ي

الفاقة، فيون صاحبه غنياً بلا مال، عزيزاً بلا عشيرة، مهيباً بلا سلطان. فإذا كان غافلا عن ذكر اله عز وجل؛ فهو بضد

ذلك، فقير مع كثرة جدته، ذليل مع سلطانه، حقير مع كثرة عشيرته »[34].

رابعاً: الوجل من عدم قبول العمل:

فمع شدة إقبال العبد عل الطاعات، والتقرب إل اله بأنواع القربات؛ إلا أنه مشفق عل نفسه أشد الإشفاق، يخش أن يحرم

الَّذِينه عليه وسلم ‐ عن هذه الآية: "وال ه ‐ صله عنها ‐ قالت: سألت رسول الال من القبول، فعن عائشة ‐ رض

يوتُونَ ما آتَوا وقُلُوبهم وجِلَةٌ "[المؤمنون: 60]: أهم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟! قال: « لا يا ابنة الصديق! ولنهم الذين

يصومون ويصلّون ويتصدقون، وهم يخافون أن لا يقبل منهم، أولئك الذين يسارعون ف الخيرات »[35].

فعل الرغم من حرصهم عل أداء هذه العبادات الجليلات فإنهم لا يركنون إل جهدهم، ولا يدلون بها عل ربهم، بل يزدرون

أعمالهم، ويظهرون الافتقار التام لعفو اله ورحمته، وتمتل قلوبهم مهابة ووجلا، يخشون أن ترد أعمالهم عليهم، والعياذ

باله، ويرفعون أكف الضراعة ملتجئين إل اله يسألونه أن يتقبل منهم.

وتتأكد هذه الحقيقة عند أهل الإيمان بأربعة أمور:

الأول: أنَّ اله عز وجل غن عن طاعات العباد:



هنَفْسل رْشا ينَّمفَا رْشن يمه عز وجل: "وعبادتهم وطاعاتهم، قال ال حاجة إل عن عباده، وليس ف ه جل وعلا غنفال

ومن كفَر فَانَّ اله غَن حميدٌ "[لقمان 12] ، وقال تعال: "ان تَفُروا فَانَّ اله غَن عنم ولا يرض لعبادِه الفْر وان تَشْروا

:[النمل: 40]، وقال تعال" رِيمك غَن ِبنَّ رفَا فَرن كمو هنَفْسل رْشا ينَّمفَا رَن شمو" :[الزمر: 7]، وقال تعال" مَل هضري

"وقَال موس ان تَفُروا انتُم ومن ف الارضِ جميعاً فَانَّ اله لَغَن حميدٌ "[إبراهيم: 8].

وف الحديث القدس قال اله تعال: «يا عبادي، إنم لن تبلغوا ضري فتضرون، ولن تبلغوا نفع فتنفعون. يا عبادي، لو

أن أولم وآخركم وإنسم وجنم كانوا عل أتق قلب رجل واحد منم ما زاد ذلك ف مل شيئاً. يا عبادي، لو أن أولم

وآخركم وإنسم وجنم كانوا عل أفجر قلب رجل واحد ما نقص ذلك من مل شيئاً. يا عبادي، لو أن أولم وآخركم

وإنسم وجنم قاموا ف صعيد واحد فسألون فأعطيت كل إنسان منهم مسألته؛ ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص

المخيط إذا أدخل البحر »[36].

قال قتادة وغيره من السلف: « إنَّ اله سبحانه لم يأمر العباد بما أمرهم به لحاجته إليه، ولا نهاهم عنه بخلا منه، بل أمرهم بما

فيه صلاحهم، ونهاهم عما فيه فسادهم »[37].

الثان: أنَّ قبول الأعمال إنما هو من فضل اله ورحمته:

ولهذا قال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: « واله! لا أدري وأنا رسول اله ما يفُعل ب ولا بم »[38].

فإذا كان هذا هو حال سيد ولد آدم عليه أفضل الصلاة والسلام فيف بغيره من الناس؟! ومن قرأ قول النب ‐ صل اله

عليه وسلم ‐: « لن ينج أحداً منم عملُه »، قالوا: ولا أنت يا رسول اله؟! قال: « ولا أنا إلا أن يتغمدن اله برحمته

»[39]؛ أيقن بضعفه وعجزه، وازداد تضرعاً وافتقاراً لربه جل وعلا، ولم يتعاظم ف نفسه، أو يعجب بجهده وعمله.

قال الإمام ابن القيم: « كلما شهدت حقيقة الربوبية وحقيقة العبودية، وعرفت اله، وعرفت النفس، وتبين لك أنَّ ما معك من

البضاعة لا يصلح للملك الحق، ولو جئت بعمل الثقلين؛ خشيت عاقبته، وإنما يقبله برمه وجوده وتفضله، ويثيبك عليه

أيضاً برمه وجوده وتفضله »[40]. وكلما شعر العبد بهذه الحقيقة بانت له عظمة الخالق جل وعلا، وعرف مقدار نفسه،

وهذا رب النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أصحابه ‐ رض اله عنهم ‐، فها هو ذا أجلّهم وأعلاهم منزلة أبو بر الصديق

‐ رض اله عنه ‐ يقول للنب ‐ صل اله عليه وسلم ‐: (علمن دعاء أدعو به ف صلات)، والنب ‐ صل اله عليه وسلم

ظلماً كثيراً، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفر ل ظلمت نفس أعرف الناس بصاحبه ومع ذلك قال له: « قل: اللهم إن ‐

مغفرة من عندك، وارحمن إنك أنت الغفور الرحيم »[41].

‐ وصية النب سار بين يديه، وإذا كانت هذه هإنها تربية ربانية تحدُّ من استعلاء العبد، وتجعله دائم الافتقار لربه، دائم الان

صل اله عليه وسلم ‐ لأب بر ‐ رض اله عنهما ‐ وهو من هو إمامة وجلالة وجهاداً ونصرة لدينه وذباً عن نبيه؛ فيف

يون حالنا ونحن المذنبون المفرطون؟! نسأل اله السلامة.

‐ نفسه، وهو الفاروق الذي بشّره النب النفاق عل ه عنه ‐ كيف يخشال وكنت أعجب من حال عمر بن الخطاب ‐ رض

صل اله عليه وسلم ‐ بالجنة؟! ثم عرفت أن العبد كلما ازداد عبودية وافتقاراً إل ربه ازداد ازدراء للنفس وخوفاً عليها،

.وتعلق قلبه بربه سبحانه وتعال

قال ابن رجب الحنبل: « كان الصحابة ومن بعدهم من السلف الصالح يخافون عل أنفسهم النفاق، ويشتد قلقهم وجزعهم

منه، فالمؤمن يخاف عل نفسه النفاق الأصغر، ويخاف أن يغلب ذلك عليه عند الخاتمة فيخرجه إل النفاق الأكبر، كما تقدم

أن دسائس السوء الخفية توجب سوء الخاتمة)[42].

الثالث: أن المنة له جميعاً:



فالمؤمن ينسب ما به من نعمة، وما عنده من طاعة؛ إل ربه ومولاه عز وجل، فله الفضل والمنة، ولا يزعم أن ذلك من حوله

جارِقاً حيض هدْرص لعجي لَّهضن يا رِدن يمو لامسلال هدْرص حشْري هدِيهن يا هرِدِ الن يفَم" :ه تعالوكده وجهده، قال ال

ملَيع نمي هال لب ملامسا َلنُّوا عتَم وا قُل لالَمسنْ اكَ الَينُّونَ عمي" :اء "[الأنعام: 125]. وقال تعالمالس دُ فعصا ينَّماك

انْ هدَاكم للايمان "[الحجرات: 17].

و ف الحديث القدس قال اله تعال: « يا عبادي، كلم ضال إلا من هديته؛ فاستهدون أهدكم »[43]. ومن عجائب آي

الذكر الحيم: ما ورد ف مطلع سورة المدثر، فعندما أمر النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ بالنذارة بادئ الأمر، ۇضح له

طبيعة الطريق، فقال عز وجل: "و تَمنُن تَستَثر "[المدثر: 6].

إنها وصية واضحة لا غموض فيها، تجرد العبد من استعلائه وإدلاله عل ربه؛ تملأ القلب مهابة وإجلالا له عز وجل صاحب

الفضل والمنَّة.

ومن لطائف هذا الباب أنَّ عمر بن الخطاب ‐ رض اله عنه ‐ حينما طُعن وجعل يألم، قال له عبد اله بن عباس مواسياً:

« يا أمير المؤمنين، ولئن كان ذاك، لقد صحبت رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ فأحسنت صحبته، ثم فارقته وهو

عنك راض، ثم صحبت أبا بر فأحسنت صحبته، ثم فارقته وهو عنك راض، ثم صحبت صحبتهم فأحسنت صحبتهم، ولئن

فارقتهم لتفارقنهم وهم عنك راضون ».. وبعد هذا الثناء العظيم عل أمير المؤمنين ‐ رض اله عنه ‐؛ تأمل جوابه عندما

،عل ه تعالمن ال ه عليه وسلم ‐ ورضاه: فإنما ذلك منال ا ما ذكرت من صحبة رسول ‐ صلقال لابن عباس: « أم

وأما ما ذكرت من صحبة أب بر ورضاه: فإنما ذاك من من اله جل ذكره من به عل، وأما ما ترى من جزع: فهو من

أجلك وأجل أصحابك، واله! لو أنَّ ل طلاع الأرض ذهباً لافتديت به من عذاب اله عز وجل قبل أن أراه »[44].

الرابع: أنَّ العبد لا يأمن عل نفسه الفتنة:

فقد ثبت ف الحديث الصحيح أن رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ قال: « إنَّ قلوب بن آدم كلها بين أصبعين من

أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء »[45].

صل ‐ أن تجرفه رياح الأهواء والفتن، ولهذا كان من دعاء النب نفسه الفتنة، ويخش فالعبد مهما بلغت منزلته لا يأمن عل

اله عليه وسلم ‐: « اللهم مصرف القلوب صرِف قلوبنا عل طاعتك »[46].

فإمام المتقين يتضرع إل اله عز وجل بهذا الدعاء افتقاراً إل اله تعال، فيف بنا ونحن الفقراء المحاويج..؟! ومن كان لا

.ساراً بين يدي مولاه العظيم سبحانه وتعالنفسه، وأشد ان عل نفسه رأيته أشد وجلا يأمن عل

ربه من أعظم الأدواء والآفات الت ولهذا فإن من أدرك هذه الحقائق الأربعة؛ علم أنَّ إعجاب المرء بطاعته وإدلاله بها عل

تُسقط العبد، وتجعله عل شفا جرف من الضلال والانتاس، والعياذ باله.

قال مطرف بن عبد اله الشخّير: « لأن أبيت نائماً وأصبح نادماً؛ أحب إل من أن أبيت قائماً فأصبح معجباً »[47].

وقال الإمام ابن القيم: « إنك إن تبيت نائماً وتصبح نادماً؛ خير من أن تبيت قائماً وتصبح معجباً، فإن المعجب لا يصعد له

عمل. وإنك إن تضحك وأنت معترف خير من أن تب وأنت مدل. وأنين المذنبين أحب إل اله من زجل المسبحين

المدلين. ولعل اله سقاه بهذا الذنب دواء استخرج به داء قاتلا هو فيك ولا تشعر »[48].

وقال ف وصف مشهد الذل والافتقار: « يشهد ف كل ذرة من ذراته الباطنة والظاهرة ضرورة تامة، وافتقاراً تاماً إل ربه

ووليه، ومن بيده صلاحه وفلاحه، وهداه وسعادته. وهذه الحال الت تحصل لقلبه لا تنال العبارة حقيقتها، وإنما تُدرك

بالحصول، فيحصل لقلبه كسرة خاصة لا يشبهها شء؛ بحيث يرى نفسه كالإناء المرضوض تحت الأرجل الذي لا شء فيه،

ولا به ولا منه، ولا فيه منفعة، ولا يرغب ف مثله.



وأنه لا يصلح للانتفاع إلا بجبر جديد من صانعه وقيمه، فحينئذ يستثر ف هذا المشهد ما من ربه إليه من الخير، ويرى أنه لا

يستحق قليلا منه ولا كثيراً. فأي خير ناله من اله استثره عل نفسه، وعلم أن قدره دونه، وأن رحمة ربه ه الت اقتضت

ذكره به، وسياقته إليه، واستقل ما من نفسه من الطاعات لربه، ورآها ولو ساوت طاعات الثقلين من أقل ما ينبغ لربه

عليه، واستثر قليل معاصيه وذنوبه. فإن السرة الت حصلت لقلبه أوجبت له هذا كله».

ثم قال ابن القيم: «فما أقرب الجبر من هذا القلب المسور! وما أدن النصر والرحمة والرزق منه! وما أنفع هذا المشهد

وأجداه عليه! وذرة من هذا ونَفَس منه أحب إل اله من طاعات أمثال الجبال من المدلين المعجبين بأعمالهم وعلومهم

وأحوالهم. وأحب القلوب إل اله سبحانه: قلب قد تمنت منه هذه السرة، وملته هذه الذلة، فهو ناكس الرأس بين يدي

ربه، لا يرفع رأسه إليه حياء وخجلا من اله »[49].

خامساً: خشية اله ف السر والعلن:

الخوف من اله تعال من أجل صفات أهل الإيمان، قال عز وجل: (انَّما المومنُونَ الَّذِين اذَا ذُكر اله وجِلَت قُلُوبهم واذَا

جِلَتو هال رذَا ذُكا الَّذِين * ينخْبِترِ المّشبلُونَ)[الأنفال: 2]. وقال عز وجل: (وكتَوي ِهِمبر َلعاناً ويما متْهزَاد اتُهآي هِملَيع تيتُل

قُلُوبهم) [الحج: 35-34].

بأسمائه الحسن ه تعالالسر والعلن من أعظم آيات الافتقار والفاقة إليه سبحانه، فمن عرف ال وخشيته عز وجل ف

وصفاته العل، وأدرك عظمته وجبروته، وسلطانه الذي لا يقهر، وعينه الت لا تنام، وقدَّره حق قدره؛ خاف منه حق الخوف،

النَّفْس نَهو ِهبر قَامم خَاف نا مماو" :[الرحمن: 46]، وقال تعال (ِنَّتَانج ِهبر قَامم خَاف نملو) :ه عز وجلولهذا قال ال

عن الهوى * فَانَّ الجنَّةَ ه الماوى "[النازعات: 40-41]. وقال تعال: "ذَلكَ لمن خَاف مقَام وخَاف وعيدِ "[إبراهيم: 14].

ومن كانت هذه ه حاله رأيته متيقظ القلب، يرتجف خشية وإشفاقاً، دائم المناجاة لربه، يستجير به ويستغيث استغاثة

تَوِي الَّذِينسي له قُل ِهبةَ رمحو رجريةَ ورالآخ ذَرحماً يقَائاجِداً وس لاللَّي آنَاء تقَان وه نما" :ه تعالالمفتقر الذليل، قال ال

يعلَمونَ والَّذِين لا يعلَمون "[الزمر: 9].

وقال سبحانه وتعال: "تَتَجافَ جنُوبهم عن المضاجِع يدْعونَ ربهم خَوفاً وطَمعاً "[السجدة: 16].

وقال: "والَّذِين يبِيتُونَ لربِهِم سجداً وقياماً "[الفرقان: 64]، قال الحسن البصري: « تجري دموعهم عل خدودهم فَرقاً من ربهم

.[50]«

وتأمل مع قول الحق جل وعلا: "قُل آمنُوا بِه او لا تُومنُوا انَّ الَّذِين اوتُوا العلْم من قَبله اذَا يتْلَ علَيهِم يخرونَ للاذْقَانِ سجداً

* ويقُولُونَ سبحانَ ربِنَا ان كانَ وعدُ ربِنَا لَمفْعولا * ويخرونَ للاذْقَانِ يبونَ ويزِيدُهم خُشُوعاً "[الإسراء: 107- 109].

فهو الافتقار التام له عز وجل، والانسار بين يديه تذللا وإنابة، قال الأستاذ سيد قطب: « إنهم لا يتمالون أنفسهم، فهم لا

يسجدون ولن "يخرونَ لْذْقَانِ سجدًا "[الإسراء: 107]، ثم تنطلق ألسنتهم بما خالج مشاعرهم من إحساس بعظمة اله

وصدق وعده: "سبحانَ ربِنَا انْ كانَ وعدُ ربِنَا لَمفْعو "[الإسراء: 108]، ويغلبهم التأثر فلا تف الألفاظ ف تصوير ما يجيش

ف صدورهم منه، فإذا الدموع تنطلق معبرة عن ذلك التأثر الغامر الذي لا تصوره الألفاظ »[51].

نَّ الَّذِينا" :ه تعالما سواه، قال ال ه، ولا يلتفت إلون بالغيب؛ لأن القلب لا يتعلق إلا بالوشرط الخشية الصادقة أن ت

يخْشَونَ ربهم بِالْغَيبِ لَهم مغْفرةٌ واجر كبِير "[الملك: 12]. وقال تعال: "الَّذِين يخْشَونَ ربهم بِالْغَيبِ وهم من الساعة مشْفقُونَ

"[الأنبياء: 49].

وقال تعال: "وازْلفَتِ الجنَّةُ للْمتَّقين غَير بعيدٍ * هذَا ما تُوعدُونَ لل اوابٍ حفيظ * من خَش الرحمن بِالْغَيبِ وجاء بِقَلْبٍ

منيبٍ "[ق: 33-31].



وف الحديث الصحيح قال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: « سبعة يظلهم اله ف ظله يوم لا ظل إلا ظله.. »، وذكر

منهم: « ورجل ذكر اله خالياً ففاضت عيناه »[52].

قال الحافظ ابن حجر: « خالياً: أي من الخلو؛ لأنه يون حينئذ أبعد من الرياء، والمراد: خالياً من الالتفات إل غير اله ولو

كان ف ملأ »[53].

والخوف من اله عز وجل عبادة قلبية تدفع العبد إل الحرص والجدية والإقبال عل الطاعة، قال رسول اله ‐ صل اله

عليه وسلم ‐: « من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزل »[54].

ولهذا قال الحافظ عبيد اله بن جعفر: « ما استعان عبد عل دينه بمثل الخشية من اله »[55].

وتتجل حقيقة هذه العبادة القلبية عل الجوارح، ولهذا جاء ف حديث السبعة الذين يظلهم اله: « ورجل دعته امرأة ذات

منصب وجمال، فقال: إن أخاف اله »[56].

فالمعصية تعرضت له بأكمل زينتها، وأبه فتنتها، وهو بشر كالبشر، لن ما حبسه عنها إلا الخوف من اله عز وجل، ونظير

هذا ما جاء ف حديث الثلاثة الذين أطبق عليهم الغار، فقال أحدهم: « اللهم! إن كنت تعلم أن كنت أحب امرأة من بنات

عم كأشد ما يحب الرجال النساء، فقالت: لا تنال ذلك منها حت تعطيها مائة دينار، فسعيت فيها فجمعتها، فلما قعدت بين

رجليها قالت: اتق اله ولا تفض الخاتم إلا بحقه! فقمت وتركتها، فإن كنت تعلم أن فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا

فرجة.. [57]، وف لفظ: « فإن كنت تعلم أن فعلت ذلك من خشيتك ففرِج عنا »[58].

فالمرأة الضعيفة استسلمت له، ولم تملك إلا تخويفه باله عز وجل، فاستيقظ قلبه، وامتلأ خشية من اله، فحال ذلك بينه

وبين المعصية، ومن أجمل ما وقفت عليه ف تعريف الخشية قول سعيد بن جبير: « إن الخشية أن تخش اله حت تحول

خشيتك بينك وبين معصيتك، فتلك الخشية »[59].

:سادساً: تعظيم الأمر والنه

فغاية العبودية: التسليم والانقياد محبة وتذللا، فتعظيم الأمر والنه من تعظيم اله جل وعلا، قال اله عز وجل: "ذَلكَ ومن

يعظّم حرماتِ اله فَهو خَير لَّه عندَ ربِه "[الحج: 30]، وقال اله تعال: "ذَلكَ ومن يعظّم شَعائر اله فَانَّها من تَقْوى القُلُوبِ

"[الحج: 32].

وما انتشرت المعاص، وكثرت المنرات والأهواء ف ديار المسلمين؛ إلا بسبب ضعف الإيمان، والتهاون ف تعظيم أمر اله

عز وجل ونهيه.

وتعظيم الأمر والنه يعن: الوقوف عند حدود النصوص الشرعية، والالتزام الصادق بمقتضياتها ودلائلها، والعض عليها

نمومانَ لا كمو" :ه تعاله عليه وسلم ‐ حقه الإجلال والامتثال، قال الال ر رسوله ‐ صلمه عز وجل وار المبالنواجذ، فا

ولا مومنَة اذَا قَض اله ورسولُه امراً ان يونَ لَهم الخيرةُ من امرِهم "[الأحزاب: 36].

قال الإمام ابن القيم: « استقامة القلب بشيئين:

أحدهما: أن تون محبة اله تعال تتقدم عنده عل جميع المحاب...

الأمر الثان: تعظيم الأمر والنه، وهو ناش عن تعظيم الآمر الناه، فإن اله تعال ذم من لا يعظّمه ولا يعظّم أمره ونهيه، قال

اله سبحانه وتعال: "ما لَم لا تَرجونَ له وقَاراً "[نوح: 13]، قالوا ف تفسيرها: ما لم لا ترجون له تعال عظمة ». ثم قال:

«.. فعلامة التعظيم للأوامر: رعاية أوقاتها وحدودها، والتفتيش عل أركانها وواجباتها وكمالها، والحرص عل تحسينها

وفعلها ف أوقاتها، والمسارعة إليها عند وجوبها، والحزن والآبة والأسف عند فوت حق من حقوقها.. ».

ثم ذكر عدداً من علامات تعظيم المناه، وه عل وجه الاختصار:



1- الحرص عل التباعد عن مظانها وأسبابها وما يدعو إليها، ومجانبة كل وسيلة تقرب إليها.

2- أن يغضب له عز وجل إذا انتُهت محارمه، وأن يجد ف قلبه حزناً وكسرة إذا عص اله تعال ف أرضه، ولم يطع

بإقامة حدوده وأوامره، ولم يستطع هو أن يغير ذلك.

3- أن لا يسترسل مع الرخصة إل حد يون فيه جافياً غير مستقيم عل المنهج الوسط.

4- أن لا يحمل الأمر عل علة تُضعف الانقياد والتسليم لأمر اله عز وجل، بل يسلم لأمر اله تعال وحمه، متمثلا ما أمر به،

سواء ظهرت له حمة الشرع ف أمره ونهيه أو لم تظهر.. »[60].

ومن المسائل الجديرة بالعناية ف هذا الباب:

أنَّ عل العلماء وطلبة العلم والباحثين والمثقفين.. ونحوهم، العناية بالاستدلال، والاعتماد عل النصوص الشرعية ف العلم

والعمل، « وقل أن تُعوِزَ النصوص من يون خبيراً بها، وبدلالتها عل الأحام »[61].

ويجب أن يون نظرهم ف النصوص نظر المفتقر إليها، المتتبع لهداياتها، الملتزم بدلالتها.

وما أجمل قول الإمام الثوري: « إن استطعت أن لا تحك رأسك إلا بأثر فافعل »[62].

ومن نظر ف النصوص الثابتة، ثم تقدم بين يديها، أو أغار عليها بالتأويل المتعسف، أو التحريف المتلف، وراح يفسرها

مجاراة لأهواء الناس، أو مداهنة لأهل العلمنة والتغريب؛ لم ين ف الحقيقة مفتقراً لها، معظماً لحدودها، قال ابن تيمية: «

من الأصول المتفق عليها بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان: أن لا يقبل من أحد قط أن يعارض القرآن برأيه، ولا ذوقه، ولا

معقوله، ولا قياسه، ولا وجده، فإنهم ثبت عنهم بالبراهين القطعيات والآيات البينات أن الرسول جاء بالهدى ودين الحق، وأن

القرآن يهدي للت ه أقوم »[63].

وأحسب أن الدعاة وأبناء الصحوة الإسلامية لو فقهوا هذه المسألة حق الفقه، والتزموها ف مناهج التربية والحركة

والإصلاح؛ لأثمر ذلك انضباطاً كبيراً ف خططهم الدعوية والإصلاحية، ولساروا عل جادة الصراط المستقيم، ولن مع

الأسف الشديد قل عند بعضهم تعظيم النصوص الشرعية، وأصبحت القوالب الحزبية والمصالح المتوهمة ه المعيار الذي

توزن به شؤون الدعوة، نسأل اله السلامة!!

 

====================================

[1] مدارج السالين، (2/439).

[2] المرجع السابق، (2/440).

[3] ذم الهوى، لابن الجوزي، (ص 69).

[4] أخرجه: مسلم ف كتاب الصلاة، (1/348)، رقم (479).

[5] أخرجه: مسلم ف كتاب صلاة المسافرين وقصرها، (1/535)، رقم (177).

[6] الخشوع ف الصلاة، لابن رجب الحنبل، ص (41، 43).

[7] سير أعلام النبلاء، (8/427).

[8] المرجع السابق، (8/426).

[9] أخرجه: مسلم ف كتاب صفة القيامة والجنة والنار، (4/2148)، رقم (2788)، واللفظ له، وأخرجه البخاري مختصراً ف كتاب التوحيد، (13/393)،

رقم (7412)، وأخرجه أبو داود ف كتاب السنة، (4/234)، رقم (4732) بلفظ: (ثم يطوي الأرضين ثم يأخذهن بيده الأخرى).

[10] الفوائد، (ص 81 ‐ 82).

[11] الروح، (ص 232).

[12] مدارج السالين، (1/144، 145).

[13] تفسير ابن جرير، (1/155).



[14] جامع العلوم والحم، (1/155).

[15] مجموع الفتاوى، (10/193، 194).

[16] مفتاح دار السعادة، (1/500).

[17] شذرات الذهب، (2/326).

[18] أخرجه: البخاري ف كتاب الأذان، (2/143)، رقم (660)، ومسلم ف كتاب الزكاة، (2/715، 716)، رقم (1031).

[19] فتح الباري، (145/2).

[20] أخرجه: البخاري ف كتاب الأذان، (2/162)، رقم (676).

[21] طريق الهجرتين، (ص 18).

[22] طريق الهجرتين، (ص 70).

[23] أخرجه: البخاري ف كتاب الجهاد، (6/81)، رقم (2887).

[24] مجموع الفتاوى، (10/ 185، 187).

[25] مدارج السالين، (1/458).

[26] أخرجه: مسلم ف كتاب الذكر، (4/ 2075، 2076)، رقم (2702).

[27] أخرجه: البخاري ف كتاب الدعوات، (11/101)، رقم (6307).

[28] أخرجه: مسلم ف كتاب الذكر، (4/2075)، رقم (2702).

[29] أخرجه: أحمد، (37/151)، رقم (2487)، وأبو داود ف كتاب الجهاد، (3/97)، رقم (2535)، وصححه الألبان ف صحيح سنن أب داود، (2/482)،

لن ضعفه الأرناؤوط، ف تحقيقه للمسند.

[30] أخرجه: أحمد، (34/75)، رقم (20429)، وأبو داود ف كتاب الأدب، (4/324)، رقم (5090)، وحسنه الألبان ف صحيح سنن أب داود، رقم

(4246)، والأرناؤوط ف تحقيقه للمسند.

[31] أخرجه: ابن السنّ ف عمل اليوم والليلة، رقم 46، وحسنه الألبان ف السلسلة الصحيحة، رقم (227).

[32] أخرجه البخاري ف كتاب الدعوات، (11/98)، رقم (6306).

[33] أخرجه: البخاري ف كتاب التهجد (3/3)، رقم (1120)، ومسلم ف كتاب صلاة المسافرين (1/532)، رقم (769).

[34] الوابل الصيب، (ص 139).

[35] أخرجه أحمد، (42/156، 456)، رقم (25263 و 25705)، و الترمذي ف تفسير القرآن، (5/327)، رقم (3175)، و ابن ماجه ف الزهد، (2/1404)،

رقم (4198)، وصححه الألبان ف السلسلة الصحيحة، رقم (162).

[36] أخرجه مسلم ف كتاب البر والصلة، (4/1955)، رقم (2577).

[37] قاعدة ف المحبة (ص 255).

[38] أخرجه: البخاري ف كتاب الجنائز، (3/114)، رقم (1243)، وف كتاب التعبير، (12/410)، رقم (7018)

[39] أخرجه: البخاري ف كتاب الرقاق (11/294)، رقم (6463)، ومسلم ف كتاب صفات المنافقين، (4/2169)، رقم (2816).

[40] مدارج السالين، (1/176).

[41] أخرجه: البخاري ف كتاب الأذان، (2/317)، رقم (834)، ومسلم ف كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، (2/2078)، رقم (2075).

[42] جامع العلوم والحم، (1/117).

[43] أخرجه مسلم ف كتاب البر والصلة، (4/1955)، رقم (2577).

[44] أخرجه: البخاري ف كتاب فضائل الصحابة، (7/43)، رقم (3692).

[45] أخرجه: مسلم، (ف كتاب القدر)، (4/2045)، رقم (2654).

[46] أخرجه: مسلم، (ف كتاب القدر)، (4/2045)، رقم (2654).

[47] الزهد، لعبد اله بن المبارك، (ص 151).

[48] مدارج السالين، (1/177).

[49] مدارج السالين، (1/428-429)، وانظر: الوابل الصيب (ص 20 ‐ 23).

[50] الخشوع ف الصلاة، لابن رجب، (ص 31).

[51] ف ظلال القرآن، (5/2254).



[52] تقدم تخريجه.

[53] فتح الباري، (2/147).

[54] أخرجه: الترمذي ف كتاب صفة القيامة، (4/633) رقم (2450)، و الحاكم ف كتاب الرقاق، (4/307-308)، وقال: صحيح الإسناد، ووافقه

الذهب، وصححه الألبان ف صحيح الجامع، رقم (6098)، والدلجة: السير ف آخر الليل، أو سير الليل كله، انظر: لسان العرب، مادة (دلج)، (4/385).

[55] سير أعلام النبلاء، (6/9).

[56] تقدم تخريجه.

[57] أخرجه: البخاري ف عدة مواضع منها: كتاب البيوع، (4/409)، رقم (2215)، ومسلم ف كتاب بالذكر والدعاء والتوبة، (4/2099-2101)، رقم

.(2743)

[58] أخرجه: البخاري ف كتاب أحاديث الأنبياء، (6/506)، رقم (3465).

[59] حلية الأولياء، (4/276)، وسير أعلام النبلاء، (4/326).

[60] الوابل الصيب، (ص 24-39) باختصار.

[61] الحسبة ف الإسلام، (ص 65).

[62] الجامع لأخلاق الراوي، (1/142)، وذم اللام وأهله، (1/181).

[63] مجموع الفتاوى، (13/28).

 

 

مجلة البيان

 

المصادر:


