
حين يتحدث الشخص عن (التسليم للشريعة) أو (تحيم الشريعة) أو (الانقياد للشريعة)، فإن ثم سؤالا حاضراً سيأتيه بعد أن

يفرغ من حديثه مباشرة، يقول له: الشريعة عل فهم من؟

هذا السؤال له حضور مدهش، وتبن عليه تصورات ضخمة، وأصبح عامل تشيك ف كثير من الأحام الشرعية، وأقوى ما

فيه هو لغته السهلة السطحية الت تنساب إل النفوس فتقف حائلا صلباً دون التسليم لثير من الأحام الشرعية، وربما

يصل الأمر لترك التسليم لأصل الشريعة.

 

(1)

فحوى هذا السؤال والغاية المضمرة منه هو أن وجود اختلاف بين الناس ف تفسير الشريعة يعن أنها ستون محل شك

وارتياب ورفض، وحينها فلا معن للحديث عن هذا (المفهوم) ما دام أن ثم خلافاً فيه.

هل (تحيم الشريعة) هو المفهوم الوحيد الذي جرى فيه اختلاف بين الناس؟

هل هذا الاختلاف هو حالة غريبة اختصت بها الشريعة فقط؟

كل المفاهيم والقيم الت تسود بين الناس يجري فيها الاختلاف والتنازع، وفيها جزئيات وفروع يتفق المختلفون فيها عل أنها

محل نظر واجتهاد، ويتنازعون أيضاً ف تحديد ما هو محل اجتهاد وما ليس كذلك، وما دار بخلد أحدٍ ف يوم من الدهر أن

وجود هذا الاختلاف يعن إلغاءها أو الشك ف مضمونها.

الديمقراطية والحريات وحقوق الإنسان، وغير ذلك من القيم السائدة ف عصرنا؛ وقع فيها اختلاف كبير، وتعدّدت المدارس

والاتجاهات فيها، ولم يقفز عليها أبداً سؤال (عل فهم من؟).

لم يقولوا هذا؛ لأن العاقل يعرف بداهة أن وجود اختلاف ف التفسير لأي فرة أو مذهب أو قيمة لا يجعلها ملغاة لا معن لها،

فالاختلاف موجود ف كل الأفار.

فإذا كان الاختلاف ف تفسير حاكمية الشريعة يؤدي إل التشيك فيها، فالاختلاف ف الديمقراطية والحرية يجب أن يؤدي

إل إلغائها والتشيك فيها.

الشريعة عل فهم من؟
الاتب : فهد العجلان

التاريخ : 12 ديسمبر 2013 م

المشاهدات : 10971



(2)

سيقول بعضهم: بل هناك محاكم دستورية ومجالس برلمانية ومؤسسات حقوقية يرجع إليها وتحسم الخلاف.

جميل، إذن فالمسلك الصحيح مع (الاختلاف) أن تبحث ف كيفية التعامل معه لا أن تجعله سبباً لإلغاء الفرة، وبناء عليه

يم الشريعة مع تسليمنا وانقيادنا له؟ وليس أن نلغفالسؤال الصحيح أن يقال: كيف نتعامل مع الخلافات داخل مفهوم تح

المفهوم أو نشك فيه لوجود اختلافاتٍ فيه!

(3)

حين تفحص هذا السؤال جيداً وتنظر ف اللوازم المترتبة عليه، سيبدو لك كم هو مثير للشفقة من تهزه مثل هذه التساؤلات:

فمعن هذا أن الشريعة الت جاء الأمر بالحم بها ليست إلا لغزاً معقداً وعملية مستعصية ومسلاً وعراً لا نعرف كيف

الوصول إليه، فاله تعال يأمرنا بالحم بما أنزل: {وانِ احم بينَهم بِما انزل اله} [المائدة: 49]

هال لنزا ام بِمحي ن لَّممم بما أنزل: {ومن ترك الح فر والفسق والظلم علم ربنا بالم؟! ويحننا لا ندري كيف نحل

فَاولَئكَ هم الْافرونَ} [المائدة: 44]، {هم الظَّالـمونَ} [المائدة: 45]، {هم الْفَاسقُونَ} [المائدة: 74]

لننا لا ندري هذه الأوصاف تقع عل من؟

ويثن ربنا عل حمه: {ومن احسن من اله حما لّقَوم يوقنُونَ} [المائدة: 50] فيصبح شيئاً حسناً لا نعرف ما هو.

فأحام اله الت وصفها ف القرآن بأنها هدى ورحمة وبيان وشفاء، صارت بسبب الاختلاف ‐ بلازم هذه الطريقة ‐ شيئاً

غير محدد لا يدرى ما حقيقته ولا ما ه أحامه؟ فعجباً أن تون القوانين الوضعية الصادرة من العقول البشرية بهذا

الوضوح والجلاء بينما يعجز المسلم عن معرفة أحام ما أنزل اله!

وحين يغدو التحاكم إل الشرع الذي هو أصل قطع جاءت الدلائل الثيرة فيه بهذا الإيهام والتعقيد، فمعن هذا أن غيرها من

.ام هو مثلها أو أشد تعقيداً من باب أولالأح

هذا السؤال هو تعبير عن حيرة تمنت من قلوب بعض الناس فاختلّت لديهم التصورات، فصار يشك ف قطعية أصل

تحيم الشريعة، وهذا السؤال إنما نشأ أولا لدى «التيار العلمان» الذي لديه مرجعية أخرى مختلفة تماماً عن مرجعية

الشريعة، فان جهلهم بحقيقة الشريعة راجعاً لإعراضهم التام عنها، غير أن كثافة عرض هذا السؤال بأشال مختلفة جعلته

يتسلل إل فئات أخرى ليست ف الأصل علمانية.

(4)

يقول صاحب هذا السؤال: ما الشريعة الت تريدون أن نتحاكم إليها؟

ف امها، لا أن ينظر أولاللشريعة ثم يبحث عن أح المسلم أن يسلم أولا للموضوع؛ لأن الواجب عل وهذا تركيب خاط

الأحام ثم يختار بعد هذا هل يؤمن بها أم لا!

ليس هذا منهج المؤمنين: {إنَّما كانَ قَول الْـمومنين إذَا دعوا إلَ اله ورسوله ليحم بينَهم ان يقُولُوا سمعنَا واطَعنَا} [النور:

[51

الدنيا وتنجيه ف تسعده ف م الشريعة هو العدل والخير والرحمة الته، فهو مؤمن إيماناً تاماً بأن حفالمسلم متبع لأمر ال

الآخرة، فمهمته ه ف البحث عن هذه الأحام لتطبيقها والالتزام بها؛ لأنه مسلّم بأنها من عند حيم خبير عليم.

أما من يريد النظر ف الأحام أولا ثم ينظر بعد هذا ف قرار التسليم لها، فقد قلب صورة التسليم رأساً عل عقب!

فالطريقة المستقيمة ف موضوعنا هنا أن نتفق جميعاً عل ضرورة تحيم الشريعة ثم نتباحث ف مفهوم الشريعة ومساحة



الاختلاف والاتفاق فيها وكيفية تطبيق ذلك.

(5)

المطالبة بتحيم الشريعة ه استمساك بهوية الأمة ودينها وثقافتها، حديث عن القانون الذي حم المسلمين ف زمن طويل

امتد عشرات القرون، حمهم شرقاً وغرباً، نفذ حمه ف دول وحومات وأجيال كثيرة، فلسنا أمام لغز معقد تم اكتشافه

حديثاً ولا ندري كيفية التعامل معه؟

فإبراز حاكمية الشريعة بهذا الغموض والشذوذ هو من التشويه العلمان الذي يريد ستر موقفه الفاضح من مرجعية

الشريعة، وإلا فحم الشريعة هو الأصل وليس الاستثناء، إنما الغريب والشاذ والمنبوذ هو حم الأمة بالقوانين الوضعية،

فهذا هو الفيروس الغريب الذي حقنت به الأمة كرهاً بعد الاستعمار، وفرضته الأنظمة المستبدة من دون رضا الأمة ولا

اختيارها، ونفذ عل الأرض بقوة الحديد والنار.

يتحدث الفقيه القانون الشهير د. عبد القادر عودة أنه: [يوم أباحت الحومة المصرية المسلمة الخمر لم ين ف مصر واحد

ف كل مائة يعرف ما ه الخمر، ولم ين ف مصر كلها شخص واحد يطالب بإباحة الخمر أو يشو من تحريمها][1]

فهذا الجسد الغريب الذي لا ينسجم مع الأمة ولا يمن أن يدوم عليها، هو المفهوم الشاذ المستنر المنبوذ وليس مفهوم

الشريعة الت كانت ه المتسيدة طيلة ثلاثة عشر قرناً.

(6)

عامة من يعلق لافتة (الشريعة عل فهم من؟) ليس لديهم عناية بأحام الشريعة ومصادرها، ولا اهتمام بخلافات الفقهاء

وأدلتهم ومناهجهم، فيرى أن مجرد وجود أفهام مختلفة كافٍ لعدم العناية بأصل تحيم الشريعة، ولو أنه استحضر أن تحيم

الشريعة أمر ربان نص عليه اله ف كتابه ف أكثر من موضع، فلا يمن لمثل هذا أن يون لغزاً، ثم اجتهد ف تتبع المسائل

والنظر ف الأدلة ومدارسة العلماء؛ لتوصل إل جزم ويقين قاطع بالفهم والمنهج الذي يقوم عليه تحيم الشريعة، أما أن

يعرض الشخص عنها فلا يذكرها إلا ف سياق المحاججة والمجادلة، فمن الطبيع أن يون لديه حيرة ف التعامل مع الفهم؛

لأن القطع بتحيم الشريعة يحتاج إل علم وعناية وحرص، وحين تثر الشبهات ويتتبع الشخص الإيرادات، فإن القطع

بالشريعة يحتاج لعناية وحرص أكبر، فالقطع والظن أحوال تأت عل قلب الإنسان بحسب علمه وحرصه واجتهاده، فالعالم

بتاب اله وسنة رسوله ‐صل اله عليه وسلم‐ يصل إل اليقين ف كثير من الأحام ما لا يمن أن يصل إليها العام من

الناس، والمقبل عل الشء المهتم بتفصيلاته يصل إل الجزم بقضاياه ما لا يصل إليه المعرض عنه.

فسؤال (عل فهم من؟) هو ف الحقيقة تعبير عن حالة إعراض وكسل وضعف ف البحث والعناية بتحيم الشريعة، علاجها

يون بأن يبحث ويجتهد ويسع حت يزيل هذه الإشالات، لا أن يستجمع ف قلبه كل ما يمن من الشبهات والإيرادات ثم

يتعجب من عدم وجود فهم قاطع للشريعة؟

فمن أين يأتيك القطع ولم تسر عل طريقه ولم تبذل أسبابه؟

(7)

إذا ثبت بطلان هذه الطريقة ف التفير، وظهر حجم الفساد الذي يحويه منطق التهوين من الشريعة بدعوى وجود خلاف

فيها، يبق تساؤل مهم يقول: ما الموقف إذن من الخلاف الموجود ف الشريعة؟

الجواب يتضح بإدراك ثلاثة مستويات مهمة ف فقه هذا الخلاف:



الأول: أن ثم مساحة قطعية من الشريعة ليس فيها أي خلاف، بل ه من المجمع عليه بين فقهاء الإسلام، فه مساحة تثبت

فساد الدعوى المزعومة، فليس كل الأحام مختلف فيها.

فالفقهاء يختلفون ف تفصيلات كثيرة ف الصلاة والزكاة والصوم والحج، ولا يقول عاقل إن وجود اختلاف فيها يدل عل أنَّ

كل ما ف الصلاة والزكاة والحج هو محل خلاف!

الثان: أن الخلاف ف بعض أحام الشريعة هو خلاف ف حدود معينة، مع اتفاقهم عل أن الخلاف لا يتجاوز هذه الحدود،

فحين يختلف الفقهاء مثلا ف حم صلاة الجماعة فإن خلافهم سيون محصوراً حول وجوبها أو استحبابها، فمساحة

الخلاف لا تتجاوز الوجوب والاستحباب، وليس معن خلافهم هنا أن يسمح بدخول تفسير جديد يجعلها أمراً مباحاً أو

مروهاً أو محرماً أو فاسداً! أو يجعل صلاة الجماعة مفهوماً آخر يختلف عن الذي يعرفه الناس!

وخلاف الفقهاء ف حد المال الذي يحصل به قطع يد السارق هو محدود بأقوال معينة لا تتجاوز سقفاً معيناً من المال ونوع

المال، فلا يصح أن يون خلافهم ف هذه الجزئية تجويزاً للخلاف ف حم السرقة أو نوع عقوبة السارق؟

وقل مثل هذا ف بقية المسائل الت يختلف فيها الفقهاء ف أي باب فقه آخر.

الثالث: أن ثم منهجاً شرعياً ف كيفية التعامل مع الخلاف، وف كيفية الوصول إل القول الذي يجب العمل به. هذا المنهج

قائم عل الرجوع إل التاب والسنة من قبل المجتهدين، والبحث ف دلائلهما عبر منهجية فقهية توصل لمعرفة مراد اله

ومراد رسوله صل اله عليه وسلم قطعاً أو ظناً، فهذا المنهج طريق قطع مجمع عليه لا يختلف فيه المسلمون، نعم؛ قد

يختلفون ف النتيجة والحم المختار، لن منهجهم ف الانطلاق من الشريعة واعتماد مرجعيتها منهج واحد، وحينها فما يقع

بينهم من اختلاف هو راجع لاختلافهم ف تطبيق المنهج، وهو شء يختلف تماماً عن الشخص الذي لا يعترف أساساً بالمنهج

ثم يقول أنا مثلم أختلف كما تختلفون!

:يتضح المقصود أكثر بالمثال التال

حين لا يعرف المسلم الاتجاه الصحيح للقبلة، فإن المنهج الشرع أن يجتهد ف الوصول إل غلبة الظن للاتجاه الصحيح،

يحدد اتجاه القبلة ثم يصل منازل الشمس والقمر أو يسأل من يثق به حت ن أن يستفيد من الأدوات الحديثة أو ينظر ففيم

فيون مصيباً مثاباً ولو أخطأ، ويمن أن يختلف معه شخص آخر فيصل ف اتجاه مختلف عنه فيون مصيباً ومثاباً مثله،

بخلاف الشخص الذي يأت فيقول أنا سأصل إل أي جهة أريد، وكما حصل اختلاف بينما ف تحديد القبلة فهذا يعن أنه لا

وجود لقبلة معينة، فصل حينها لأي اتجاه، فصلاته باطلة ولو أصاب القبلة؛ لأنه ينطلق من منهج باطل.

(8)

هذه المستويات الثلاثة تثبت أن المطلوب ليس اتباع رأي معين ولا فرض اجتهاد محدد، إنما الواجب هو اتخاذ مرجعية

الشريعة وليس مرجعية عالم معين أو جماعة معينة أو بلد معين؛

فتحيم الشريعة لا يلزمك بفهم معين يختص به أحد أو جماعة من الناس، إنما يلزمك بالشريعة، أن لا تتجاوز قطعياتها وأن

تسلك المنهج الصحيح ف الوصول لأحامها.

والمسلم وسط بين طرفين، فلا يجوز أن يجعل تحيم الشريعة والانقياد لها مبنياً عل الخضوع لرأي شخص معين أو مذهب

معين أو جماعة معينة – مهما بلغ فضلها وعلمها وجهادها ‐ ويحم عل من يخالفها ف حدود الخلاف السائغ بأنه قد حاد

عن الشريعة وغير منقاد لها، فهذا من الغلو، والزيادة ف اتباع الشرع ليست ه من تحيم الشريعة ولا التسليم لنصوصها،

بل ه معارضة صريحة لها.

وف المقابل، فإن وجود مثل هذا الغلو والزيادة لا يسوغ لغيرهم أن يحيد الشريعة ويجعلها مهملة لا تحمل شيئاً ولا تقول شيئاً



ولا تلزم بشء ما دام أن فيها خلافاً.

(9)

هذا السؤال (عل فهم من؟) هل هو متجه إل الفهم الذي يجب تطبيقه أم إل أصل تطبيق الشريعة؟

إن كان السائل يعارض فهماً معيناً، فالاتجاه الصحيح أن يبحث لنا عن الفهم الصحيح، لا أن يون جهله بالمان الصحيح

دليلا عل عدم وجود المان.

فالمطلوب حينها أن نجتهد ف البحث عن الفهم الصحيح، وأن نتحاور ف المفهوم الأرجح، ولو حصل بيننا خطأ أو غلط أو

تقصير فهو خير ممن يلغ مرجعية الشريعة لعدم وجود فهم صحيح لديه.

لا بأس، ليجتهد ف اختيار ما يراه الفهم الأرجح، فهو خير له عل أي حال من ترك الشريعة باللية، فليسلّم بهذا الأصل

ولينقد لربه وليختر أي فهم، وحينها سيطالب أولا بإثبات أن هذا الفهم هو الأسلم والأصوب، وسيحاكم إل نصوص الشريعة

فالخطأ ف ،لو أخذ بفهم خاط الحق؛ لأنه سلك الطريق الصحيح، حت لمعرفة مدى سلامة هذا الفهم، وحينها سيصل إل

سبيل البحث عن الحق أهون من تضييع الحق كله.

وأما الإعراض عن الشريعة لعدم معرفة الفهم، فهو منهجية مختلة ف التصورات، ولهذا يسلها كثير من العلمانيين؛ لأنهم

أساساً يرفضون مرجعية الشريعة، وإنما يتخذون الاختلاف ف الفهم وسيلة نفاق ومداهنة لعموم المسلمين.

(10)

من الضروري جداً أن يع المسلم هذا المعن، أن يحافظ عل أصل التسليم له ورسوله، والرضا بحم شرعه، والدعوة إليه،

ولو كان لديه انتقادات عل بعض الاجتهادات أو شك ف بعض الأحام المعاصرة أو الاجتهادات الفقهية، فسواء كان رأيه

صواباً أو اجتهادياً أو حت خاطئاً مخالفاً للإجماع؛ فهو خير من الإعراض والرفض الل للشريعة.

فهم من؟» أنه لم يسلّم أساساً بضرورة الالتزام والانقياد للشريعة، فما زال ف رر مقولة «الشريعة عللة كثيرٍ ممن يمش

أو اجتهاد أو مسألة فهو خير عل فهم يم الشريعة، والواجب أن يسلم للأصل وينقاد له، وإن أخطأ فال حول تحنفسه إش

أي حال من كونه يعرض عن الأصل باللية لوجود إشالات لديه حول بعض تفصيلاته.

ومن المهم جداً لدعاة الإسلام أن يوضحوا للناس مثل هذا المعن، فهذا ف نظري من أعظم مداخل العلمانيين ف إفساد

تصورات الناس، يلجون منها لهز أصل الخضوع والانقياد والتحيم للشريعة، فيشيعون بعض الآراء السياسية الت أخطأ

فيها بعض المعاصرين، أو الت وجد فيها خلاف، أو لا يون ثم خلاف فيها لن تقصر بعض النفوس عن فهمها أو التسليم

لها، أو ليس لديك استطاعة عل تطبيقها؛ فينفذون من هذه القضايا لهدم أصل تحيم الشريعة، فيجب أن يون واضحاً

للناس جميعاً أن عدم قبول حم لسببٍ ما – سواء كان الشخص فيه معذوراً أو غير معذور، مصيباً أم غير مصيب ‐ لا

يجوز أن يون سبباً لهدم الأصل الشرع كله.

(11)

يجب أن نع جيداً أن مفهوم (تحيم الشريعة) تعرض لتشويه كبير لدى قطاع واسع من عموم الناس ممن ليس لديهم نفاق

ولا تذيب له ورسوله ولا يرغبون عن شريعة اله بديلا، إنما نجح الخصوم عل امتداد زمان طويل وبأدوات هائلة وبمرٍ

كبار ف تعميق الخوف من تحيم الشريعة، من خلال إشاعة الاجتهادات الباطلة، أو الأحام الغالية، أو تشويه المطالبين

بها، فأصبح كثير من الناس لديه إشال كبير ليس مع المفهوم وإنما مع الاجتهادات أو التيارات الت ستطبق هذا المفهوم،

بحيث يشعر أنها ستون غالية أو منحرفة عن الإسلام، أو لا يحسن الظن بها ولا يثق بمدى قدرتها عل تنزيل أحام الشريعة.



وبغض النظر عن موقفهم هذا، وهل هو موضوع منصف أم هو استسلام للآلة الإعلامية وتشرب لتشويهاتها، إلا أن هذا

واقع مشاهد وحالة ظاهرة يجب أن لا تغيب عن خطاب الإسلاميين.

إذ يترتب عليه واجبات مهمة يجب عل الخطاب الإسلام مراعاتها ف هذه القضية:

‐ أهمية أن يرسخ ف وع الناس ضرورة حب الشريعة والانقياد لها ولو كنت رافضاً لما تراه تطبيقاً خاطئاً لها.

‐ والحاجة الماسة إل شرح المفهوم وتوضيحه وإزالة التشويهات عنه.

‐ وضرورة إبراز مساحة الاختلاف والاجتهاد والإعذار ف هذا المفهوم، وكلما نجحنا ف تقديم المساحة الشرعية ف الإعذار

والاجتهاد، كلما أسهمنا أكثر ف تعميق هذا المفهوم وسد منافذ العلمانيين عن إفساد الناس.

‐ إضافة إل أهمية العناية بيفية تطبيق الشريعة ف أرض الواقع والتحديات الت تواجهها.

‐ مع ضرورة العدل مع هؤلاء الناس وعدم جعل شهم ف التطبيق المعاصر لتحيم الشريعة منازعاً لأصل تحيم الشريعة.

المحافظة عل جذب تيارات واسعة من الناس، وف سباً كبيراً فم الجيد بهذه القضية سيحقق للخطاب الإسلام الوع

إيمانهم وتسليمهم له ورسوله، وسيحول دون نفوذ «لصوص العلمنة» لاستنبات جذور الاستناف عن الشريعة ف هذه

البيئة الطاهرة.

(12)

إن تحيم الشريعة الإسلامية ليس مجرد تطبيق أحام متفرقة مشتتة لا يجمعها أي جامع، بحيث يتصور البعض أنه يمن

تذويب هذه الأحام بالبحث عن أي فهم مختلف لها ثم لا يون بعدها لتحيم الشريعة أي معن لأن الأحام الجزئية فيها

أفهام مختلفة!

هذا غلط كبير ف تصور تحيم الشريعة، فهو خضوع وانقياد له، واتباع لشريعته، قد يغلط المسلم ف اتباع الحق، وقد يقع

ف أخطاء، وقد يجهل بعض أحام الشريعة، لنه مؤمن بضرورة اتباع الشريعة، وسائر ف طريقها، ومجتهد ف تتبع

أوامرها ونواهيها، فحين يون محافظاً عل هذا الأصل فما يقع من أخطاء ف طريق هذا سيون أمرها أهون، فه إما خطأ

مغفور أو معصية، لنها عل أي حال خير من المعرض المستنف الذي لا يسلم للشريعة أمرها ولديه عوائق وإشالات مع

أصل التسليم والانقياد للشريعة.

فحين نتفق عل السير تحت راية الشريعة، ونجتهد ف الانطلاق من أصولها وقواعدها، ونسلم الأمر لها؛ فما يحصل بعد هذا

من خلافٍ حول بعض أحامها، أو تنازع ف تقدير المصالح والمفاسد، هو أمر إما داخل ف الخلاف السائغ المحمود الذي

يدور صاحبه بين الأجر والأجرين، أو حت حين لا يون خلافاً سائغاً فلن يخرج صاحبه عن كونه متبعاً ومطبقاً للشريعة.

(13)

إن التباين ف تصورات الناس حول مفهوم الشريعة يجب أن يون سبباً لتعزيز أصلين شرعيين:

الأصل الأول: ضرورة الانقياد له ورسوله، والخضوع لأحام الشريعة، وأن الاختلاف يجب أن لا يؤثر ف ثبات الأصل

المتفق عليه.

الأصل الثان: ضرورة مراعاة الاجتهاد والاختلاف الواقع ف مفهوم تحيم الشريعة ف ظل المتغيرات المعاصرة، وأن أصل

تحيم الشريعة لا يناف وجود اختلافات ف كيفية تطبيق الشريعة، وف بعض أحامها، وف المصلحة والمفسدة المندرجة

ضمن السياسة الشرعية، كما أنها تحتمل الاختلاف ف مراعاة القدرة والإمان.

وإذا كان ثم من ألغ (أصل تحيم الشريعة) لوجود اختلافٍ فيه، فإن من الخلل ف الجهة المقابلة من يجعل تحيم الشريعة



ف نظام الدولة الحديثة وكأنه شء قطع محدد ف كافة أحامه لا يحتمل اختلافاً ولا تأويلا، فيجعل أي اختلاف ف بعض

الأحام أو تنازع ف كيفية التطبيق أو اجتهاد ف مراعاة القدرة والإمان، أنه منازعة لأصل تحيم الشريعة، فمع أن جزءاً

كبيراً من هذا المفهوم مرتبط بالفقه وله علاقة وثيقة بالسياسة الشرعية، إلا أن ثم فئة تتعامل معه عل أنه جميعاً أصل من

أصول الإسلام ومعقد للولاء والبراء، فوضعت كافة التفصيلات الفقهية ضمن الأصل العقدي، وهو ما سهل عل كثيرٍ من

الناس أن يرم علماء وفضلاء اجتهدوا ف تطبيق الشريعة ف الواقع المعاصر بحسب الإمان والقدرة، فحموا بفرهم

وردتهم، ورأوا أنهم مبدلون للشريعة ومحادون له ورسوله ورافضون لتحيم الشريعة!

مع كون الناس جميعاً يعرفون أن دافعهم الأساس هو تحيم الشريعة، فعدم التمييز بين (أصل تحيم الشريعة) وبين

الاجتهاد ف تحيم الشريعة ف الواقع وما يحتف به من اجتهاد وتقدير وتأويل، هو المتسبب ف وقوع الإنسان ف مثل هذا

الغلو القبيح.

فمن المهم التمييز بين أصل تحيم الشريعة والتسليم لها ورفض تحيم ما يضادها، وبين كيفية تنزيل هذا الأصل ف ظل

الدولة المعاصرة؛

فالصورة الثانية تتضمن أحاماً تفصيلية كثيرة وأحوالا مختلفة ومسائل دقيقة، تحتاج إل قدر عميق من الاجتهاد والفقه

والموازنة والعلم المعاصر، ما ليس متاحاً لل أحد، والخطأ فيها ليس كالخطأ ف الجانب الأول، والخلل ف عدم التمييز

بين الجانبين يسهم ف حالة غلو، وف استناف ورفض للشريعة، وكلا طرف قصد الأمور ذميم.

(14)

العناية بهذين الأصلين تحافظ عل أصل تحيم الشريعة وتقوي من استمساك الناس بها وتزيل عنها تشغيب المنحرفين، فقد

اعتاد التيار العلمان أن يوظف (الاختلاف الإسلام) ف تحيم الشريعة لإسقاط حاكمية الشريعة مطلقاً، وأن يزيل عن نفسه

شناعة رفض الشريعة، وأصبح يسوق نفسه عل أنه رافض لتفسيرات متباينة وليس رافضاً للشريعة، كما اعتادت بعض

التيارات الإسلامية المتأثرة بالتيارات العلمانية أن توظف هذا الاختلاف لإحداث مواءمة بين الرؤية الإسلامية والرؤية

ام الشرعية التتأويل الأح ام شرعية ثابتة، ونفذوا منها إلعدم لزوم أح عل م، فتجعل هذا الاختلاف دليلاالعلمانية للح

لا تلائم الثقافة العلمانية المعاصرة.

وما يتبع ذلك من اختلاف النظر ف (يم الشريعةمفهوم تح الاختلاف ف) الذي يعتمد عل (ن؟فهم م الشريعة عل) سؤال

كيفية تنزيل الأحام الشرعية عل الواقع؛ هو أخصب مجال ينشط فيه هذان التياران، وإن تقديم رؤية شرعية معتدلة تحافظ

علــ أصــل تحيــم الشريعــة وتراعــ الاجتهــادات المعتــبرة وتقــدر المصالــح والمفاســد والقــدرة والإمــان وتوســع الأعــذار

للمجتهدين؛ كافٍ لجعل هذه القضية أكبر كاشفٍ لحجم الخلل لدى من أراد توظيفها لنشر الانحراف.

-----------------------------
[1] الإسلام وأوضاعنا القانونية (ص 22).

مجلة البيان العدد  318



المصادر:


