
منذ أن أسس النب ‐صل اله عليه وسلم‐ دولة الإسلام ف المدينة المنورة, عل قيم الحرية والعدالة والمساواة والمحبة

والإخاء والتعايش مع أهل التاب, وتابع مسيرة تلك الدولة ‐ عل نفس الأسس والمبادئ والقيم ‐ الخلفاء الراشدون من

بعده, وهذا النموذج الفريد لتلك الدولة حاضر ف ذهن كل مسلم, يرجو تحقيقه عل أرض الواقع إن اختلفت الأدوات

والوسائل مع تطور الزمان والمان, ما دامت المبادئ والقيم والمقاصد والغايات واحدة.

ولم تتوقف محاولات المسلمين إستعادة ذلك النموذج الفريد للدولة الإسلامية منذ نهاية عهد الخلفاء الراشدين وحت وقتنا

الحاضر , بغض النظر عن اقتراب البعض من ذلك النموذج أو الابتعاد عنه, فالل مجمع عل المرجعية والقدوة الت تمثلها

الدولة الإسلامية ف تلك الفترة, نظرا لتأييد الوح ف إنشائها ف عهد الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐, وعدم انحرافها عن

منهج النبوة ف عهد الخلفاء الراشدين.

ولم تخل محاولة من محاولات استعادة ذلك النموذج الفريد للدولة الإسلامية من معارضة أعداء الإسلام ف الداخل والخارج,

بدءا بالمتسترين بالإسلام من اليهود والمجوس وغيرهم ف الداخل, وبالدولة الفارسية والرومانية المعادية للدولة الإسلامية

ف الخارج, وانتهاء بالعلمانية والليبرالية الت تسللت إل الدول العربية والإسلامية إثر الاحتلال الغرب لمعظم بلاده, والذي لم

يخرج من تلك البلاد إلا بعد أن سلم زمام الحم فيها لخلفائه من بعده بأفارهم وعدائهم للإسلام والمسلمين.

م أتباع الغرب عقودا من الزمان, واضطهادهم الشديد طوال تلك الفترة للناس عامة وللتيار الإسلامورغم استمرار عهد ح

أو اقتصادي, إلا أن تلك البلاد كانت عل اجتماع أو حت خاصة, ومحاولة تغييب الحركات الإسلامية عن أي دور سياس

.(الربيع العرب) م المستبدين فيما بات يعرف ويسمموعد مع موجة ثورية عارمة, أطاحت بح

واستبشر التيار الإسلام بهذا الربيع, من خلال عودتهم إل المنافسة السياسية عل الحم من جديد بعد حرمان طويل,

وحققوا نجاحا ملحوظا ف الانتخابات الرئاسية أو البرلمانية الت أجريت ف تلك البلاد, ليصطدموا جراء ذلك من جديد

ببعض الأحزاب العلمانية والليبرالية والثورة المضادة, وليعود الصراع من جديد بين الراغبين بإعادة الدولة الإسلامية –

بغض النظر عن مدى قربها أو بعدها عن النموذج النبوي الراشدي الفريد – وبين الأحزاب العلمانية والليبرالية وغيرها من

الفرق والمذاهب المعادية لفرة عودة الدولة الإسلامية.

ونظرا للواقع العرب والإسلام الذي يشهد استقطابا شديدا بين الإسلاميين والعلمانيين, خاصة بعد ظهور موجة شديدة من

بين التيار الإسلام والثورة المضادة
الاتب : عامر الهوشان

التاريخ : 26 نوفمبر 2013 م

المشاهدات : 5567



الثورة المضادة ف أكثر من بلد من بلاد الربيع العرب, دعا مؤتمر حركات الإسلام السياس ف العالم العرب الإسلاميين

لامتلاك مقومات إدارة الدول، وطالبهم بتحويل شعار "الإسلام هو الحل" إل نماذج سياسية واقتصادية وإدارية وتنموية

شاملة.

وخلص المؤتمر، الذي انعقد ف عمان منذ يومين بتنظيم من مركز دراسات الشرق الأوسط ومشاركة سياسيين وباحثين

ومفرين من 13 دولة عربية، إل أن المنطقة العربية تمر بمرحلة تحول ديمقراط تاريخية طويلة تشهد تدافعا قويا بين قوى

التغيير والإصلاح من جهة وقوى الثورة المضادة من جهة أخرى.

وجاء ف البيان الختام للمؤتمر أن قوى الثورة المضادة أظهرت عدم قدرتها عل تحقيق الاستقرار والسيطرة عل الأوضاع

ف المدى المتوسط والبعيد، وأن ذلك يؤكد أن استمال التحول الديمقراط هو النتيجة الطبيعية لمرحلة التدافع حت لو

تعثر المسار ف بداياته، وأن المستقبل القادم سيتمل لصالح الإرادة الشعبية وإحداث التغيير والإصلاح المنشود وبمشاركة

.فاعلة من كل قوى المجتمع ومن بينها حركات الإسلام السياس

:ومن أبرز وصايا ودعوات المؤتمر ما يل

1- ضرورة دعم توجه الحركات الإسلامية نحو الانفتاح عل المجتمع بمختلف موناته الثقافية والسياسية، وزيادة المشاركة

السياسية ف الحومات والمجالس النيابية ف إطار شراكة وطنية واسعة، مع تحمل العناء ف سبيل تحقق ذلك.

2- دعوة حركات الإسلام السياس لتقديم رؤى سياسية وفرية تؤكد مبادئها ومواقفها وبرامجها ف المشاركة السياسية

والتزامها بالسلمية والوسطية.

3- دعوة حركات الإسلام السياس للنظر ف العلاقة بين مختلف وظائفها بما يضمن التمييز المؤسس بين الوظيفة الدعوية

والوظيفة السياسية الحزبية لضمان فاعلية سياسية أكبر وتأثير دعوي أوسع.

4- التأكيد عل إمانية التعايش بين مشروع الحركات الإسلامية الحضاري والمشاريع العالمية الأخرى، بشرط أن يقوم هذا

التعايش عل أساس الحوار والاحترام المتبادل ورعاية المصالح المشتركة وتجنب نظرية صراع الحضارات.

5- أهمية بلورة رؤية حركات الإسلام السياس ف التعامل مع المشاريع الفاعلة ف المنطقة سواء الدولية منها والإقليمية

المتمثلة بالمشاريع الإيرانية والتركية والإسرائيلية، بما يحقق مصالح للمشروع العرب الإسلام وقدرته عل بناء أوطانه

وتنميتها وإنهاء الاحتلال لفلسطين.

6- قيام حركات الإسلام السياس بتقديم التطمينات اللازمة للأطراف الداخلية والخارجية عل حد سواء، ودعوتها إل تقديم

نموذج ف إدارة الاختلاف بين القوى السياسية الحاكمة والمعارضة ف الدولة سواء كانوا ف الحم أو المعارضة.

ل مشترك والتتواجه التحديات الداخلية والخارجية بش بناء الجماعة الوطنية الت العمل عل 7- دعوة هذه الحركات إل

تضم كل القوى بغض النظر عن خلافاتها، و دعوة القوى السياسية الأخرى إل التعاون مع الحركات الإسلامية عند وصولها

إل البرلمانات أو قيادة الدولة لما فيه المصلحة العامة للدولة والمجتمع، واللجوء إل التنافس السياس بقواعده وضوابطه

الأخلاقية المعروفة.

8- دعوة الدول العربية إل نبذ الحل الأمن ف التعامل مع حركات الإسلام السياس والاعتراف بوجودها والسع لإدماجها

ف العملية السياسية ف الدولة.

9- ضرورة رفض أساليب العنف والتفير والإرهاب ونشر الطائفية كسبيل للتغيير والإصلاح ف الوطن العرب، والتأكيد

عل أن العمل السياس بل أشاله هو السبيل الأمثل لتحقيق نقلة نوعية ف النظام السياس العرب نحو الحرية والعدالة

والتنمية والاستقلال.



10- دعوة الحركات الإسلامية الت تشارك ف السلطة التنفيذية والحم إل أن تُبق موقفها الإستراتيج إزاء الصراع

العرب‐ الإسرائيل والقائم عل دعم مقاومة الشعب الفلسطين وكفاحه حت تحرير فلسطين وعدم الانجرار وراء إغراءات

."العرب عدّ التحدي الأكبر لنجاح مشروعها الإسلامي حساب ذلك، باعتبار أن "المشروع الصهيون العلاقة مع الغرب عل

ورغم تنفيذ وقيام التيار الإسلام بثير من هذه البنود عل أرض الواقع , ورغم عدم إبداء الطرف الآخر – الثورة المضادة

‐ أي نية للتعاون مع هذا التيار بعد وصوله للحم , بل عمل عل عرقلة أي جهد يقوم به لإظهاره بمظهر الفاشل, مما يدل

عل أن أصحاب الثورة المضادة لا ينظرون إل القضية بونها منافسة سياسية, بقدر ما يعتبرونه صراعا إيديولوجيا

ووجوديا.

ثيفَح ،نموالَّةُ الْمةُ ضمةُ الحملمبدأ (ال خلص إليها المؤتمر عل ن الأخذ بهذه التوصيات التو مع كل ذلك, فإنه يم

.ا) قال الترمذي: حديث غريب وضعفه الألبانبِه قحا وا فَهدَهجو

المسلم

المصادر:


