
تلخيص وعرض من كتاب

( الثوابت والمتغيرات ف مسيرة العمل الإسلام المعاصر )

للدكتور صلاح الصاوي 

الثوابت والمتغيرات ف مسيرة العمل الإسلام المعاصر ( تلخيص )

-2-

 

مرتزات الوحدة المنشودة بين فصائل العمل الإسلام المعاصر:

أولا: التفريق بين فقه الاجتماع ف مرحلة الدعوة والبناء، وفقه الاجتماع ف مرحلة تعين الجهاد والدفع العام:

هناك حركات إسلامية جامعة تُجيش الأمة بمختلف طوائفها لتقود المعركة، وتتمحور حول الالتزام بالجمل الثابتة ف التاب

والسنة والإجماع، وتتون قاعدتها من عامة الأمة ممن لا يزالون عل انتسابهم للشريعة وولائهم للإسلام، ومعقد ولائها وبرائها

هو الالتزام المجمل بالإسلام، والاستعداد للمشاركة ف الجهاد.

والوجود الطبيع لها ف دار الحرب، أو حيث تنعدم شرعية الراية ف بلد من بلاد المسلمين لقيامها مثلا عل العلمانية

وتحيم القوانين الوضعية، وف هذا الإطار تتوجه دعوتها إل المسلمين كافة لمجاهدة عدو لا مماراة ف عداوته، والانتصار

لما لا يختلف عليه من دين الإسلام.

مرتزات الوحدة المنشودة بين فصائل العمل الإسلام المعاصر ‐ 2 ‐
الاتب : أحمد أرسلان

التاريخ : 29 نوفمبر 2013 م

المشاهدات : 6944



أما المذاهب العلمية فه حركات إحيائية تسع غالباً داخل إطار إسلام قائم للدعوة إل عدد من الأصول العلمية والعملية،

ترى أن اعتقادها من مقتضيات الإيمان، فحركتها تتجه ف الأصل إل من ثبت له عقد الإسلام لدعوته إل التزام اختياراتها

العلمية والعملية، وخصوماتها تنعقد مع ما تراه من البدع والمحدثات، ودائرة ولائها وبرائها ه الالتزام باختياراتها الخاصة.

والوجود الطبيع لها يون ف دار الإسلام، وفيها يتم محاكمة اختيارات هذه المذاهب ف ضوء الأصول الثابتة ف التاب

والسنة، ليعلم مدى قرب هذه المذاهب أو بعدها من جماعة المسلمين، ويتقرر ف ضوء ذلك الموقف الصحيح ف التعامل

معها.

ثانياً: القاعدة العامة ف الحركات الجهادية ه الالتزام بالمجمل بالإسلام والاستعداد للمشاركة ف الجهاد.

والحذر من أن يجعل شء من الاجتهادات الفروعية  أساساً للولاء أو البراء، مهما بلغت درجة اقتناع صاحبه به واقتناعه

بخطأ المخالف فيه، حت لايؤدي اختلاط الأمور إل ترخُّص ف قطع مجمع عليه، أو تهارج بسبب ظن مختلف فيه، مع ما

يترتب عل ذلك من استمرار الفرقة، وتريس التشرذم، وإعطائه بعداً عقدياً وسلفياً يعسر تجاوزه.

إن العمل الجهادي إحياء جهادي شامل يتسع لمختلف المذاهب الفقهية، ويجيِش أتباعها جميعاً ليخوض بهم معركة يواجه

فيها الفر الصراح والردة السافرة، ويدافع فيها عن أصل وجود الإسلام، وعليه أن لا يحبس نفسه ف إطار اجتهادات فقهية.

وذلك مراعاة لضرورة الاجتماع الذي جعلته النصوص معقد الرحمة ومناط الفوز والغلبة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ( والواجب أمر العامة بالجمل الثابتة بالنص والإجماع، ومنعهم من الخوض ف التفصيل الذي

يوقع بينهم الفرقة والاختلاف، فإن الفرقة والاختلاف من أعظم ما نه اله عنه ورسوله ). مجموع فتاوى ابن تيمية 12/237.

ثالثاً: ليس المحذور جريان الخلاف ف الفروعيات، وإنما المحذور هو التعصب والبغ عل المخالف:

الخلاف ف المسائل الفرعية واقع لا محالة، وإن قدراً منه مقصود ابتداء للشارع، إذ لو شاء اله أن ينزل القرآن عل نحو لا

يحتمل إلا وجهاً واحداً ما أعجزه ذلك، ولو شاء أن تون السنة عل نحو لا يحتمل ف الفهم إلا وجهاً واحداً ما أعجزه ذلك

كذلك، ولنه جعل كثيراً من نصوص القرآن والسنة عل نحو يحتمل ف الفهم وجوهاً متعددة، ليدل عل أن من هذا

الاختلاف ما هو مقصود ابتداء للشارع، ليون توسعة عل العباد ورحمة بالأمة.

قال الزركش – رحمه اله ‐ : ( اعلم أن اله لم ينصب عل جميع الأحام الشرعية أدلة قاطعة، بل جعلها ظنية قصداً

للتوســيع علــ الملّفيــن، لئلا ينحصــروا فــ مذهــب واحــد لقيــام الــدليل القــاطع..) الاختلافــات الفقهيــة، د. أبــو الفتــوح

.23:البيانون

ولهذا لم تتجه إرادة السلف إل حسمه عل مستوى الأمة، وإنما كان اعتناؤهم بإحياء فقه الاختلاف وأدب الخلاف.

قال عمر بن عبد العزيز: ( ما يسرن أن أصحاب رسول اله صل اله عليه وسلم لم يختلفوا، لأنهم إذا اجتمعوا عل قول

فخالفهم رجل كان ضالا، وإذا اختلفوا فأخذ رجل بقول هذا ورجل بقول هذا، كان ف الأمر سعة) مجموع الفتاوى لابن تيمية:

. 30/80

وهذه التوسعة لا تعن الأخذ بالهوى والتشه، بل الاجتهاد عل ضوء التاب والسنة واجماع الأمة او للعام أن يقلد أوثقهم

عنده.



رابعاً: إن الخطأ المغفور ف الاجتهاد ف المسائل الفروعية يتناول الأمور العلمية والأمر العملية عل حد سواء:

فهو ليس خاصاً بفروع العمل فحسب كما قد يتوهم بعضهم، فيجب أن يفرق بين من يغلط بتأويل صفة من الصفات، وبين

من يتحزب عل مبدأ التأويل والتعطيل للصفات كافة.

فيجب التفريق بين الغلط الجزئ وبين التحزب عل قاعدة كلية تخالف ما عليه الفرقة الناجية، وقد جعل اله لل شء قدراً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه اله : ( وحقيقة الأمر ف ذلك أن القول قد يون كفراً، فيطلق بتفير صاحبه، ويقال: من

قال كذا فهو كافر. لن الشخص المعين الذي قاله لا يحم بفره، حت تقوم عليه الحجة الت يفر تاركها. وهذا الأقوال

الت يفر قائلها قد يون الرجل لم تبلغه النصوص الموجبة لمعرفة الحق، وقد تون عنده ولم تثبت عنده، أو لم يتمن من

فهمها، وقد يون قد عرضت له شبهات يعذره اله بها، فمن كان من المؤمنين مجتهداً ف طلب الحق وأخطأ فإن اله يغفر

له خطأه كائناً ما كان، سواء كان ف المسائل النظرية أو العملية. هذا الذي عليه أصحاب النب صل اله عليه وسلم

وجماهير أئمة الإسلام ). مجموع فتاوى ابن تيمية 3/ 229  ‐ 23/ 346-345.

خامساً: نسبية الخلاف المتعلق بتحقيق المناط:

تشمله، أنه من الخلاف ف لية التنطاق القاعدة ال المعين ف الخلاف المتعلق بتحقيق المناط، وإدراج الجزئ إن الأصل ف

الفروعيات الت لا يشنع فيها عل المخالف، ولا يقدح ف دينه ولا ف عدالته، لارتباطه بالدراية بالواقع أكثر من ارتباطه بالعلم

.الشرع

كمثل الترخيص بالتيمم للمريض، فإن أردنا معرفة الحم الشرع بالنسبة لمريض معين ليرخص له أو لا يرخص، فإننا لا

نحتاج إل اللغة العربية، ولا إل معرفة مقاصد الشرع ف باب التيمم فضلا عن سائر الأبواب، إنما يلزم أن نعرف بالطريق

الموصل: هل يحصل الضرر، فيتحقق المناط؟ أم لا، فلا يتحقق؟ ولا شأن لهذا بواحد من الأمرين، إنما يعرف بالتجارب ف

الشخص نفسه، أو ف أمثاله، أو بتقرير طبيب عارف.

ار قطعتحريمها هو الإس بل من المعلوم من الدين بالضرورة، وكون العلة ف ،سبيل المثال قطع فتحريم الخمر عل

كذلك، ولن تحقيق هذا المناط ف جزئ بعينه قد يون ظنياً وتتفاوت فيه الآراء.

ورد الحم الشرع كفر أكبر، وهو من المعلوم من الدين بالضرورة كذلك، ولن تحقيقه ف مناط معين بأن يقال: قد تحقق

الرد ف الصورة أم لم يتحقق. قد يون ظنياً .

سادساً: ضرورة التحقق من استيفاء الضوابط الشرعية للهجر، قبل التثريب عل المخالف:

فيجب الانتباه عند تطبيق الهجر الشرع، بسبب الإصرار عل خطأ بيِن، إل استيفاء الضوابط الشرعية لهذا الهجر، من

تحقق السبب الموجب له، وتحقيق الهجر لمقاصده الشرعية، من زجر المبتدع ورجوع العامة عن مثال حاله، وصيانة السنة

من شائبة البدع، وألا يعارض المصلحة المبتغاة منه بمفسدة راجحة، وأن تون درجة الإنار تابعة لدرجة المخالفة.

وف الحلقة الثالثة نفصل ف هذه النقطة.

 



المصادر:


