
الحمد له عل نعمة الإسلام، والصلاة والسلام عل معلم القرآن سيدنا محمد، من أخرج العباد من ظلمات الجهل إل نور
العلم، من كان بالمؤمنين رؤوفًا رحيما، من جاهد ف اله حق جهاده حت أتاه اليقين، فصلُّوا عليه عباد اله وسلّموا؛ فإن

اله وملائته يصلون عل النب: ﴿ يا ايها الَّذِين آمنُوا صلُّوا علَيه وسلّموا تَسليما ﴾ [الأحزاب: 56].

 

الحوار ‐ إخوان ‐ هو مراجعة اللام بين طرفين مختلفين، مع تقديم الحجج والبراهين لإقناع أحدهما الآخر، أو لتقريب

وجهات النظر بينهما.

كما جرى ذلك بين الخليل إبراهيم ‐ عليه السلام ‐ والنمرود؛ قال ربنا الرحمن: ﴿الَم تَر الَ الَّذِي حاج إبراهيم ف ربِه انْ

آتَاه اله الْملْكَ اذْ قَال إبراهيم ربِ الَّذِي يحيِ ويميت قَال انَا احيِ واميت قَال إبراهيم فَانَّ اله يات بِالشَّمسِ من الْمشْرِقِ

فَاتِ بِها من الْمغْرِبِ فَبهِت الَّذِي كفَر واله  يهدِي الْقَوم الظَّالمين﴾ [البقرة: 258]

فتبادل إبراهيم الحوار مع النمرود حت غلب إبراهيم النمرود بالحجة الظاهرة.

وعل هذا فالحوار هو السبيل الأوحد لإقناع المخالف، ومفتاح قلبه لطريق الحق، كما أن الحوار هو أسلوب التواصل

والتفاهم بين الناس، ووسيلة التعارف والتآلُف بينهم، ومنهج الدعوة والإصلاح ف مجتمعهم، ومسلك التربية والتعليم لنشئهم

وأجيالهم، ومجمع التقارب والالتقاء فيما بينهم.

لولاه لما انتهت الحروب بين الناس، ولهاجت أفعال الجاهلية والفساد ف المجتمعات، ولعل حرب البسوس الت دارت

رحاها بين قبيلت داحس والغبراء أربعين سنة لم تنتج لهم فيها ناقة لاشتغالهم بالحرب حت إذا أنههم القتال، جلَسوا

ليتحاوروا، وتم بينهم الصلح، ولو كانوا جلسوا للحوار من قبل تلك السنوات لَما خسروا تلك الخسارة الفادحة، الت نالتهم

ف المال والنفس والحرثِ والماشية.

فمقصود من الحوار إخوان بيان الحق دون خسائر أو إهانة لأحد الطرفين، وحت يؤت الحوار ثماره ‐إخوان‐ بين

المتخاصمين؛ لا بد أن يتسم مجلس الحوار بآداب تندثر وتغيب فوائد الحوار المرجوة هو الوصول إل الحق عل قدر

أهمية الحوار
الاتب : محمود صالح

التاريخ : 18 سبتمبر 2013 م

المشاهدات : 9762



التفريط ف تلك الآداب.

آداب الحوار:

1- وأول تلك الآداب أن تون نية كل من المتحاورين إظهار الحق، لا إظهار الهوى والنفس؛ فقد يتحاور الرجل من أجل

.السمعة والرياء والجدل، وإضاعة الوقت، ولإعلاء الباطل مع علمه به، وهذا الحوار لا فائدة منه، والابتعاد عنه أفضل

وقد قال ‐صل اله عليه وسلم‐: ((أنا زعيم ببيت ف الجنة لمن ترك الجدَل ولو كان محقا)).

وإنما الواجب أن تون النية ه معرفة الحق، وما يرض اله ليس إلا، أيا كان قائله، أنت أو محاورك، المهم أن تعرف ما

الغلبة، ووددت أحدًا قط عل ه ‐ يقول: "ما ناظرترحمه ال ‐ ؛ لذا كان الشافعمما لا ينبغ ك وما الذي ينبغرب يرض

إذا ناظرت أحدًا أن يظهر الحق عل يديه"، وقال: "ما كلمت أحدًا قط إلا وددت أن يوفَّق ويسدد ويعان ويون عليه رعاية من

اله وحفظ".

فالأفار الصحيحة ‐أخ‐ والمنطق ليس حرا عل أحد، وإنما هو هبة من اله يعطيها من يشاء ‐سبحانه‐ ألم تسمع:

﴿يوت الْحمةَ من يشَاء﴾ [البقرة: 269]، فربما يون الحق معك مرة، وربما يون مع غيرك مرات، والمؤمن كيِس فطن،

أينما وجد الحمة أخَذها وعمل بها لتقرِبه من ربه؛ فالحمة ضالة المؤمن، أينما وجدها عمل بها.

وصدق ‐عليه الصلاة والسلام‐: ((إنما الأعمال بالنيات، وإنما لل امرئٍ ما نوى))، هل نيتُك أن تمض عل الحق، وتعمل

به بعدما يتبين لك من خصمك؟

أم أنت مبيِت النية عل أن تظل عل فرتك، وإن كانت باطلة بعدما يتبين لك خلافها؟

ولا يزال العبد يخلص ف نيته ف كل عمل يعمله؛ ف حواره، ورد فعله، وحديثه مع الناس، حت يستخلصه اله، ويخلصه

من كل فتنة ومصيبة ف تلك الحياة، ولقد كان لنا ف يوسف ‐عليه السلام‐ أسوة حسنة، حينما نجاه اله من امرأة العزيز:

﴿ولَقَدْ همت بِه وهم بِها لَو انْ راى برهانَ ربِه كذَلكَ لنَصرِف عنْه السوء والْفَحشَاء انَّه من عبادِنَا الْمخْلَصين﴾ [يوسف:

.[24

2- ثانيا: التواضع وحسن الخُلق عند عرض الأفار والرؤى له أثر جميل عل المستمع، فلما كان المتحدث منتقيا للماته

وألفاظه السهلة المتواضعة، كان أدع لاتّباع رأيه والعمل به.

قال أبو أمامة ‐رض اله عنه‐: إن رجً أت رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فقال: ائذن ل ف الزنا ‐ يقول لمن؟

يقول لأعز أهل الأرض عل الإطلاق – قال: فهم من كان قُرب النب ‐صل اله عليه وسلم‐ أن يتناولُوه ‐ بالضرب والإهانة

‐ فقال النب ‐صل اله عليه وسلم‐: ((دعوه))، ثُم قال له النب ‐صل اله عليه وسلم‐: ((أدنُه، أتُحب أن يفعل ذلك

باختك؟))، قال: لا، قال: ((فبابنتك؟))، قال: فلم يزل يقُول بذا وكذا، كل ذلك يقُول: لا، فقال له النب ‐صل اله عليه وسلم‐

صل‐ قال النب ،النساء ّض إلبغأن ي هه، فادعُ الول القال: يا رس ،((لأخيك ما تُحب لنفسك بوأح ،هما كره ال هفاكر)) :

.((إليه النساء ّضم بغالله)) :‐ه عليه وسلمال

قال: فانصرف الرجل ثُم رجع إليه بعد ليالٍ، فقال: يا رسول اله، ما من شء أبغض إل من النساء، فأذِنْ ل بالسياحة، فقال

النب ‐صل اله عليه وسلم‐: ((إن سياحةَ امت الجهاد ف سبيل اله))، فانظر تواضع النب ‐صل اله عليه وسلم‐ كيف

أثره الجميل عل الرجل؟!



وكذلك كلما كان المتحدث متقعرا متشدقًا ف القول، متعاليا فرِحا فخورا به، كان أبعدَ عن قلوب السامعين فرته وأوهن

حجته؛ قال اله: ﴿و تُصعر خَدَّكَ للنَّاسِ و تَمشِ ف ارضِ مرحا انَّ اله  يحب كل مخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ [لقمان: 18]

تواتِ لَصوصا رْننَّ اكَ اتوص نم ضاغْضشْيِكَ وم دْ فاقْصمة"، ﴿وله الح ه، وأنه الن لا يحبم وكيف يوفَّق"

الْحميرِ﴾ [لقمان: 19].

فبما أن القدرات العلمية تختلف من شخص لآخر، فحري وجميل بالذي عنده علم أن يرحم ويعطف عل من دونه ف العلم

عند الحوار، لا يتعال عليه فينفر منه ويبتعد عنه، وليتذكر قول اله: ﴿وفَوق كل ذِي علْم عليم﴾ [يوسف: 76].

3 ‐ لا بد للمحاور الناجح أن يتقن فن الاستماع، فما أن لللام فنا وأدبا، فذلك للاستماع فن، فليس الحوار من حق طرف

واحد يستأثر فيه باللام دون محاوره، ففرق بين الحوار الذي فيه تتبادل الآراء، وبين الاستماع إل خطبة أو محاضرة.

يوم وهو جالس ف ا، وفوتأمل ذلك الحوار الذي دار بين الحبيب محمد وعتبة بن ربيعة، وكان عتبةُ بن ربيعة سيدًا حليم

نادي قريش كان رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ جالسا وحده ف المسجد، قال: يا معشر قريش، ألا أقوم إل هذا

فأكلمه، فأعرض عليه أمورا؛ لعله أن يقبل بعضها، فنعطيه إياها شاء، ويف عنا، فقالوا: بل، فقُم يا أبا الوليد، فقام عتبة

حت جلس إل رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فقال: يا أخ، إنك منا حيث قد علمت من السعة ف العشيرة والمان

ف النسب، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم، فرقْت به جماعتَهم، وسفَّهت به أحلامهم، وعبت به آلهتهم ودِينَهم، وكفَّرت من

مض من آبائهم، فاسمع من، أعرض عليك أمورا تنظر فيها؛ لعلك أن تقبل بعضها، فقال رسول اله ‐صل اله عليه

وسلم‐ معلم البشرية الأدب: قل يا أبا الوليد أسمع، (ثم انظر كيف كان أثر ذلك ف أب الوليد).

وإن كنت ،نا مالاون أكثرت نا لك من أموالنا حتعجم ،إنما تريد بما جئت من هذا القول مالا إن كنت ،فقال: يا بن أخ

تريد ملا ملناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيا ولا تستطيع أن ترده عن نفسك، طلَبنا لك الطبيب، وبذلنا لك فيه

أموالنا حت نبرئك منه؛ فإنه ربما غلب التابع عل الرجل حت يداوى منه، أو لعل هذا الذي تأت به شعر جاش به صدرك،

وإنَّم ‐لعمري‐ يا بن عبد المطلب تقدرون منه عل ما لا يقدِر عليه أحد، حت إذا ست عنه، ورسول اله ‐صل اله

عليه وسلم‐ يستمع منه، فقال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐: ((أفرغْت يا أبا الوليد؟))، قال: نعم، قال: فاسمع، قال

تَابك * يمحالر نمحالر نم ه الرحمن الرحيم ﴿حم * تَنْزِيله عليه وسلم‐: بسم الال ه ‐صلال فقال رسول ،لعتبة: أفع

فُصلَت آياتُه قُرآنًا عربِيا﴾ [فصلت: 1 ‐ 3]، فمض رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فقرأها عليه، فلما سمعها عتبة

أنصت له، وألق بيده خلف ظهره معتمدًا عليها يسمع منه حت انته رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ للسجدة، فسجد

فيها، ثم قال: قد سمعت يا أبا الوليد ما سمعت فأنت وذاك، فقام عتبةُ إل أصحابه، فقال بعضهم لبعض: نحلف باله لقد

ه قد سمعتوال أن جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به، فلما جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ فقال: ورائ

قولا ما سمعت بمثله قط، واله ما هو بالشّعر، ولا بالسحر، ولا بالهانة، يا معشر قريش، أطيعون واجعلوها ف، خلوا بين

ه العرببلقوله الذي سمعت نبأ، فإن تُص ونَنه ليالإسلام‐ واعتزلوه؛ فوال هذا الرجل وبين ما هو فيه ‐أصبح يدعو إل

فقد كفيتموه بغيركم، وإن يظهر ف العرب فمله ملم، وعزه عزكم، وكنتم أسعدَ الناس به، قالوا: سحرك واله يا أبا الوليد

بلسانه، فقال: هذا رأي لم.

4- العلم شرط أساس لنجاح الحوار وتحقيق غايته، وبدونه يصبح الحوار هشا لا فائدة منه إلا إهدار الوقت، وضياع الجهد.

فيجب عل المحاور ألا يناقش ف موضوع لا يعرفه، وليس له علم به، ولا يدافع عن فرة لم يقتنع بها، فإن فعل فإنه يسء

إل الفرة والقضية الت يدافع عنها وهو لا يشعر، بل ويعرِض نفسه للإحراج وعدم التقدير والاحترام.



يؤكد عل ذلك المعن المناظرة الت دارت بين المشركين ورب العالمين ف سورة الأنعام، فدائما ما يحتج من لا علم له

بأقدار اله المتوبة عل معصيتهم وفعلهم الشر، ويقولون: قدر اله علينا ذلك، وينسون أن اله أعط لنا إرادة حرة فقال:

﴿فَمن شَاء فَلْيومن ومن شَاء فَلْيفُر﴾ [الهف: 29].

قال اله: ﴿سيقُول الَّذِين اشْركوا لَو شَاء اله ما اشْركنَا و آباونَا و حرمنَا من شَء﴾ ‐ هنا يحتج المشركون أن اله راضٍ

لْمع نم منْدَكع له نَا قُلساذَاقُوا ب َّتح هِملقَب نم الَّذِين ذَّبكَ كذَلالعبادات وتحريمهم الطيبات ‐ ﴿ ك عن إشراكهم ف

فَتُخْرِجوه لَنَا انْ تَتَّبِعونَ ا الظَّن وانْ انْتُم ا تَخْرصونَ﴾

والمعن: هل أوح اله إليم أنه راضٍ عن فعلم القبيح حت تقولوا ما تقولون، بل أكبر دليل عل أن اله لا يرض فعلم

مدَاكلَه شَاء غَةُ فَلَوالةُ الْبجالْح لَّهفَل تَهم ‐ ﴿قُلدوا حجالهداية؛ فلعدم علمهم أفس ه إياكم، وعدم توفيقه إياكم إلتعذيب

اجمعين﴾ [الأنعام: 148، 149].

إذًا فلا بد من العلم قبل القول، فليس من العيب أن يقول الرجل: اله ورسوله أعلم، وإنما العيب كل العيب أن يتلَّم الرجل

ويبدي رأيه فيما لا يعلم.

5- إن الحوار الناجح ‐إخوان‐ هو الذي ينبن عل أدلة وبراهين صحيحة عقلية واقعية، فهيهات هيهات للاستجابة إل أدلة

ظنية ليس لها عل أرض الواقع حقيقة، أو شائعة لا يعلم مصدرها، أو مجهول بين الناس قائلها، وعل هذا كم أفسدت

الشائعات فيما بيننا، وكم مزقت برامج "التوك شو" بيوتنا؛ لما فيها من الذب والحوار الذي ينبن عل أدلة ظنية واهية ليس

فيها من الصحة إلا النادر القليل، بل وكم انتُهت أعراض عل إثر تلك الشائعات، والسع بها بين الناس من غير تثبت،

﴾يننَادِم لْتُما فَعم َلوا عبِحفَتُص الَةها بِجموا قَويبنْ تُصنُوا ايفَتَب أبِنَب قفَاس مكاءنْ جنُوا اآم ا الَّذِينهيا اه يقول: ﴿يوال

[الحجرات: 6].

أين الظن الحسن ف عباد اله المصلين المؤمنين؛ فالأصل ‐إخوان‐ ف المسلم حسن الظن، حت يتبين خلافه بدليل

قطع؛ قال اله للمؤمنين مؤنّبا ف حادثة الإفك: ﴿لَو اذْ سمعتُموه ظَن الْمومنُونَ والْمومنَات بِانْفُسهِم خَيرا وقَالُوا هذَا افْكٌ

مبِين﴾ [النور: 12].

هدانا اله وإياكم إل ما فيه رضاه، وأستغفر اله.

الخطبة الثانية:

الحمد له، هادي المؤمنين، والصلاة والسلام عل معلم البشرية أجمعين، سيدنا محمد وعل آله وصحبه الطيبين.

أما بعد ‐ إخوان ‐ فما أن للحوار آدابا تُعين للوصول إل الحق، فذلك هناك عوائق للحوار تمنع المتحاورين من

الوصول إل نتيجة ف آخر حوارهما.

ومدار تلك العوائق ‐ إخوان ‐ عل اللسان؛ فإن للسان سقطاتٍ، ولللام زلات، والمسلم مأمور بحفظ لسانه، كما أنه

مأمور بطيب كلامه، فلانْ يقول المرء خيرا فيغنم، خير له من أن يقول شرا فيأثم، ولقد قال ‐ عليه الصلاة والسلام ‐: ((وإن

العبد ليتلَّم باللمة لا يلق لها بالا من سخط اله، يهوي بها ف النار سبعين خريفًا)).

لم به؟ فقال ‐صلإنَّا لمؤاخَذون بما نته، وفقال: يا رسول ال ،((كْ عليك لسانَكأمس)) :ٍه عليه وسلم‐ لمعاذال وقال ‐صل

اله عليه وسلم‐: ((ثلَتْك أمك يا معاذ، وهل يب الناس عل مناخرهم ف النار إلا حصائدُ ألسنتهم)).



وعل هذا لا بد للمحاور أن يون حذرا عند تلمه وخطابه، أقول: من هذه العوائق:

وجاهل، ومنافق، فالذي يريد أ ،لات؛ كلفظ: غبالجدل، وتستثير الفتن والمش تقود إل الت 1- اختيار الألفاظ والمعان

يتَّهم بالجهل أن يبتعد كل البعد عن تلك الألفاظ؛ لأن عباد اله يتأذَّون من تلك الألفاظ، فعندما يسمعونها يقطعون الحوار

مباشرة؛ استجابةً لأمر اله: ﴿واعرِض عن الْجاهلين﴾ [الأعراف: 199].

ه ‐صله عنه ‐: أن رسول الال الآخرين واستعلاء، وعن جابر ‐ رض ا عللام تيهال 2- إظهار التفاصح والتشدق ف

اله عليه وسلم‐ قال: ((إن من أحبِم إل، وأقربم منّ مجلسا يوم القيامة، أحاسنم أخلاقًا، وإنَّ أبغضم إل وأبعدكم

منّ يوم القيامة: الثَّرثارون والمتشدِّقُون والمتفيهقُون))، قالوا: يا رسول اله، قد علمنا ((الثَّرثارون والمتشدِّقُون))، فما

المتفيهقُون؟ قال: ((المتبِرون))؛ رواه الترمذي، وقال: "حديث حسن".

((الثَّرثَار)): هو كثير اللام تلُّفًا، و((المتشدِّق)): المتطاوِل عل النَّاسِ بلامه، ويتلَّم بملء فيه تفاصحا وتعظيما للامه،

و((المتفيهق)): أصله من الفَهق، وهو الامتلاء، وهو الَّذي يملا فمه باللام ويتوسع فيه، ويغْرِب به؛ تبرا وارتفاعا، وإظهارا

للفضيلة عل غيره.

وروى الترمذي عن عبداله بن المباركِ ‐ رحمه اله ‐ ف تفسير حسن الخُلُق، قَال: "هو طَلاقةُ الوجه، وبذل المعروف،

وكف الأذى".

ضعنَّ با الظَّن نا ميرثوا كبتَننُوا اجآم ا الَّذِينهيا ااية عن خصومه ومذمتهم: ﴿يناظر لا ينفك عن الحيبة: فإن الم3- الغ

ابتَو هنَّ الا هاتَّقُوا الو وهتُمرِهَتًا فيم يهخا ملَح لكانْ يا مدُكحا بحيا اضعب مضعب غْتَبي وا وسستَج و ثْما الظَّن

رحيم﴾ [الحجرات: 12].

4- الذب: ربما لا يقدر المناظر عل محاورة خَصمه، فيلجأ إل الذب عليه، فينسبه إل الجهل والحماقة، وقلة الفهم،

،ِالبِر يهدي إل ه عليه وسلم‐: ((إن الصدقال ه ‐صلال ذب؛ عن ابن مسعودٍ قال: قال رسولال تغطية لعجزه، فيقع ف

يهدي إل الفجور، وإن الفجور يهدي إل دِّيقًا، وإن البِره صتَب عند الي حت الجنة، وإن الرجل لَيصدُق يهدي إل وإن البِر

النار، وإن الرجل لَيذِب حت يتَب عند اله كذابا)).

﴾ َاتَّق نبِم لَمعا وه منْفُسوا اكتُز ََيقول: ﴿ ف هالأقران، وال 5- تزكية النفس والثناء عليها بالقوة والغلبة والتقدم عل

[النجم: 32]، بل إن اله يحب العبدَ التق الخف؛ كما ف الحديث.

6- الاستئثار باللام دون الطرف الآخر، والإطالة الزائدة عن حدها، وعدم مراعاة الوقت ف أثناء اللام.

7- اللوم المباشر عند وضوح خطأ الطرف الآخر، كقوله: "أخطأت"، "ساثبِت لك أنك مخط جاهل"، ونحو ذلك مما يجرح

الطرف الآخر.

8- رفع الصوت أكثر مما يحتاج إليه السامع، فف ذلك رعونة وإيذاء.

9- الهزء والسخرية، وكل ما يشعر باحتقار الطرف الآخر.

ا للحقيقة، إلالطرف الآخر، وتمويه ا عل10- استعمال الألفاظ الغريبة، والأساليب الغامضة، والعبارات المحتملة؛ تلبيس

غير ذلك من المحذورات الت يجب عل المحاور أن يبتعدَ عنها.

فإن توصل المتحاوران إل نقطة توافق، فالحمدُ له رب العالمين، وإلا فلا ينبغ لهم أن يتجادلا؛ فهذا حتما يفسد ما بينهما؛



لهذا قال: ((أنا زعيم ف الجنة لمن ترك الجدَل ولو كان محقا)) جميل أن يختم الحوار عل صورة من اثنتين:

إما أن يعترف طرف للآخر أن صاحبه عل صواب، وهو كان عل خطأ، وهذه الحالة تدل عل علو ثقافة المتحاورين عامة،

ن لما كان الإخلاصباطل، ول ظهِر أنه كان علولا ي ن أن يتعالوأدب المعترف بالخطأ خاصة؛ إذ إنه كان من المم

هل دَاءشُه طسبِالْق ينامونُوا قَونُوا كآم ا الَّذِينهيا اه: ﴿ين شأنُه ذلك إذ استجاب لأمر الم هسجيتَه اعترف بالحق، فيرحم ال

ولَو علَ انْفُسم اوِ الْوالدَين واقْربِين انْ ين غَنيا او فَقيرا فَاله اولَ بِهِما فََ تَتَّبِعوا الْهوى انْ تَعدِلُوا وانْ تَلْۇوا او تُعرِضوا

فَانَّ اله كانَ بِما تَعملُونَ خَبِيرا﴾ [النساء: 135].

وإما أن ينته بعدم انقياد طرف لآخر، وهنا يحسن أن يختم الحوار كما ختمه إبراهيم الخليل مع أبيه: ﴿واذْكر ف الْتَابِ

نم ناءقَدْ ج ّنتِ ابا اا * يىنْكَ شَيع غْني و رصبي و عمسي  ادُ مبتَع متِ لبا اي بِيه ذْ قَالا * ادِّيقًا نَبِيانَ صك نَّها يماهربا

خَافا ّنتِ ابا اا * ييصع نمحلرانَ لطَانَ كنَّ الشَّيطَانَ ادِ الشَّيبتَع  ِتبا اا * يوِياطًا سردِكَ صها نكَ فَاتَّبِعتاي ا لَمم لْمالْع

انْ يمسكَ عذَاب من الرحمن فَتَونَ للشَّيطَانِ وليا * قَال اراغب انْت عن آلهت يا ابراهيم لَئن لَم تَنْتَه رجمنَّكَ واهجرن مليا

اءونَ بِدُعكا ا سع ِبو رعداو هونِ الد نونَ ما تَدْعمو مُتَزِلعاا * ويفح ِانَ بك نَّها ِبلَكَ ر رتَغْفساكَ سلَيع مَس قَال *

ربِ شَقيا * فَلَما اعتَزلَهم وما يعبدُونَ من دونِ اله وهبنَا لَه اسحاق ويعقُوب وك جعلْنَا نَبِيا﴾ [مريم: 41 ‐ 49].

وإما ألا يتوصل الطرفان إل حل محايد، وعند ذلك يحسن بهما أن يَ علم الصواب والحق للخالق رب العالمين، فيقولا:

فْتَحي نَا ثُمبنَنَا ريب عمجي لُونَ * قُلما تَعمع لانُس نَا ومرجا املُونَ عاتُس  ه أعلم، ونعم تلك الخاتمة خاتمة الأنبياء: ﴿قُلال

بينَنَا بِالْحق وهو الْفَتَّاح الْعليم﴾ [سبأ: 25، 26]

يعن: لنا يوم يفصل اله فيه بيننا، وكم من مرة قال اله ذلك ف كتابه، إنه سيفصل بين العباد فيما كانوا فيه يختلفون.

فإن لم يختَم الحوار ‐ إخوان ‐ بصورة من تلك الصور كان جدالا لا حوارا، وقد جاء عن أب أمامةَ ‐رض اله عنه‐ قال:

قال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐: ((ما ضل قوم بعد هدًى كانوا عليه، إ اوتُوا الجدل))، ثُم تلا رسول اله ‐صل اله

عليه وسلم‐ هذه الآية: ﴿ما ضربوه لَكَ ا جدَ بل هم قَوم خَصمونَ﴾ [الزخرف: 58].

 

  

الألوكة

المصادر:


