
تُعرف الدولة المدنية عل أنّها "دولة تحم وتحافظ عل كل أعضاء المجتمع بغض النظر عن القومية والدين والفر."

من أهم مبادئها أن تقوم عل السلام والتسامح وقبول الآخر والمساواة ف الحقوق والواجبات، بحيث تضمن حقوق جميع

المواطنين، و ألا يخضع أي فرد فيها لانتهاك حقوقه من قبل فرد آخر أو طرف آخر.

فهناك دوما سلطة عليا ه سلطة الدولة والت يلجأ إليها الأفراد عندما يتم انتهاك حقوقهم أو تهدد بالانتهاك.

 

فالدولة ه الت تطبق القانون وتمنع الأطراف من أن يطبقوا أشال العقاب بأنفسهم.

و من مبادئ الدولة المدنية الثقة ف عمليات التعاقد والتبادل المختلفة.

و من مبادئها مفهوم "المواطنة" والذي يعن أن الفرد لا يعرف بمهنته أو بدينه أو بإقليمه أو بماله أو بسلطته، وإنّما يعرف

تعريفاً قانونياً اجتماعياً بأنّه مواطن، أي أنّه عضو ف المجتمع له حقوق وعليه واجبات يتساوى فيها مع جميع المواطنين.

وتشل قيم المجتمع المدن ما يعرف بالثقافة المدنية، وه ثقافة تتأسس عل مبدأ الاتفاق ووجود حدّ أدن من القواعد يتم

اعتبارها خطوطاً حمراء لاينبغ تجاوزها.

ومن أهم مبادئ الدولة المدنية أنّها لا تخلط الدين بالسياسة، كما أنّها لاتعادي الدين أو ترفضه فرغم أن الدين يظل ف الدولة

المدنية عاملا ف بناء الأخلاق وخلق الطاقة للعمل والإنجاز والتقدم إلا أنّ الدولة المدنية ترفض استخدام الدين لتحقيق

أهداف سياسية، لأنّ ذلك يتناف مع مبدأ التعدد الذي تقوم عليه الدولة المدنية.

و من مبادئها أيضاً مبدأ الديمقراطية والت تمنع من أن تؤخذ الدولة غصباً من خلال فرد أو نخبة أو عائلة أو أرستقراطية أو

نزعة أيديولوجية.

و مما لاشكّ فيه أنّ ثورات الربيع العرب أفرزت جدلا كبيراً حول مفهوم الدولة الدينية والدولة المدنية بين الإسلاميين

والعلمانيين.

يرى الدكتور رفيق حبيب أنّ مصطلح الدولة الدينية تمت صياغته لإخافة الناس من الحركة الإسلامية رغم أنّ التعبير باللغة

العربية لا يعن سوى الدولة الت تستند عل مرجعية الدين، ف مقابل الدولة غير الدينية الت لا تستند عل مرجعية الدين.

الدولة المدنية بين العلمانية والحركات الإسلامية
اتب : سلوى الوفائال

التاريخ : 15 ديسمبر 2012 م

المشاهدات : 8693



و تم إلحاق تعبير الدولة الدينية بمعن الدولة الثيوقراطية، والت تقوم عل الحم بالحق الإله المطلق، حيث يزعم الحاكم أنّه

يحم نيابة عن اله، وأنّه مفوض منه، كما كان الحال ف حم النيسة ف العصور الوسط والدولة الدينية بهذا المعن لا

توجد أصلا ف الإسلام، وه نموذج غريب عل الخبرة التاريخية الإسلامية.

لذا أصبح مصطلح الدولة الدينية محملا بمعان لا تحتملها اللغة، ولا ترتبط بالمشروع الإسلام ولن تمت صياغة هذا

يحاصر بمعان سلبية، وتدخل الحركات الإسلامية ف حت ،وين صورة سلبية يتم إلصاقها بالمشروع الإسلامالمصطلح لت

دائرة الدفاع عن مشروعها.

،أو التفويض الإله الإله م بالحقالح واتهام الحركات الإسلامية بأنّ ممارستها السياسية سوف تماثل الدولة القائمة عل

أدى إل توين صورة سلبية لدى بعض الناس أن تلك الدولة تمثل نوعاً من الاستبداد باسم الدين.

وهنا يلاحظ أن بعض الخطابات العلمانية المستترة، تحاول فصل الإسلام عن الحركة الإسلامية، حت تستطيع إدانة الحركة

الإسلامية، دون إدانة الدين نفسه فيتصور بعض الناس أنّ الحركات الإسلامية، لن تطبق قواعد الدين، بل سوف تفرض

رؤيتها عل الناس، وتعتبر نفسها مفوضة من اله بالحم.

باختيارهم، ولن تصل للسلطة بناء عل الناس، ولن تأت مها علوهنا يشاع تصور أن الحركة الإسلامية سوف تفرض ح

مها علالسلطة بأي طريقة، وفرض ح ه، فيحق لها الوصول إلبل سوف تعتبر نفسها مفوضة من ال ،تفويض شعب

الناس.

وف المقابل نجد أن بعض النخب العلمانية تحاول حصر العمل السياس ف الاتجاهات العلمانية، ومنع التيار الإسلام من

العمل السياس بإلصاق تهمة الاستبداد بالحركات الإسلامية حت تصبح ه البديل المتاح أمام الناس وكل التصرفات

العلمانية، تلجأ إل فرض واقع سياس عل المجتمعات بدعم غرب، أي إن معظم المشاريع العلمانية تلجأ إل شل من

الوصاية عل الناس، وفرض العلمانية بأدوات الاستبداد.

وبقدر ما تنجح تلك الحملة ف تصوير الحركة الإسلامية، بأنها حركات تريد الاستبداد باسم الدين تفقد الحركة الإسلامية

تأييد جزء من المؤمنين بفرتها، فتجبر الحركات الإسلامية الت تعمل ف المجال السياس، عل شرح فرتها للرد عل تلك

الشبهات.

وهنا يظهر مصطلح الدولة المدنية ذات المرجعية الإسلامية، حيث يشرح هذا المصطلح طبيعة الدولة وأنها مدنية وليست

دينية، وتقوم عل المرجعية الإسلامية.

فأصبح من الضروري تجنب القول إن الدولة الإسلامية دولة دينية، بعد أن تم تشويه تعبير الدولة الدينية، رغم أن هذا التشويه

ليس من صميم التعبير نفسه.

لذا توجه العاملون ف المجال السياس الإسلام إل التأكيد عل أنّهم مع الدولة المدنية، رغم أن كل دولة ه دولة مدنية

بالضرورة، لأنّ مصطلح الدولة المدنية قد فرض عل الساحة ف كتابات النخب العلمانية، وأصبح معياراً تواجه به الحركة

الإسلامية، ويقاس عليه موقف العلمانيين من الحركة الإسلامية حت ترى ما إذا كان من الممن أن تعط الحركة الإسلامية

صك الاعتراف بفرتها عن الدولة ما إذا كانت مدنية أم لا.

وناته، و لعلافة فصائل المجتمع و أطيافه ومو قد شاع تسويق مفهوم الدولة المدنية لأنّه يحمل مضموناً إيجابياً مطمئناً ل

التوصيف الأقرب لمفهوم الدولة المدنية ف أدب النخب العلمانية، أنها الدولة الت تعبر عن المجتمع وتون وكيلة له وتستند

لقيمه، ويختار فيها المجتمع حامه وممثليه ويعزلهم ويحاسبهم، وبهذا التعريف تصبح الدولة المدنية مطابقة لمعظم



الاتجاهات السياسية الإسلامية.

ولن مفهوم الدولة المدنية لدى النخب العلمانية يتوسع للعديد من المفاهيم الأخرى، والت تلحق فرة الدولة المدنية

بالمرجعية العلمانية.

يمتدّ جدل لا ينته بين الإسلاميين و العلمانيين بسبب عدم توفر معن واضح و محدد و متفق عليه لمفهوم الدولة المدنية و

ما ارتبط به من المصطلحات مثل المساواة والمواطنة وحقوق الإنسان، وه تعبيرات إيجابية، تؤمن بها العلمانية و جميع

الحركات الإسلامية عل حدّ سواء.

الشائع ف تلك المصطلحات مرتبط برؤيتها الإسلامية، وليس بالمعن أنّ معن الحركات الإسلامية تحاول التأكيد عل نل

الأدبيات الغربية.

ولن تلك المعركة كان لها أثر سلب عل التيار الإسلام، لأنها باعدت ف الرؤى بين فصائل التيار الإسلام فان منهم من

سع لإقامة دولة الخلافة الإسلامية عل غرار التاريخ الإسلام، و رفض قبول المصطلحات السياسية الشائعة برمتها.

و كان منهم من رأى أن العمل السياس يفرض عليهم شروطاً معينة و تنازلات معينة فرضخ ف ظل هذه المناحرات لشروط

و إملاءات خارجية وغربية ف سبيل الوصول إل السيادة والحم فأقام تحالفات مختلفة وجلس عل طاولات مفاوضات

مختلفة مركزاً عل هدف واحد هو الوصول إل سدّة الحم، وف نفس الوقت ظهرت الاتجاهات الت ترفض العمل

السياس، و تتبن حمل السلاح ف وجه الدولة.

وهو ما يزيد من شدة الاختلافات داخل الساحة الإسلامية، ويفرق بين الحركات الإسلامية، ويجعل مواقفها من العمل

السياس، كافية لمنع التنسيق والتعاون بينها.

هذا برزت التعددية ف الخطاب الإسلام، والت لا تنبع من تعدديته الداخلية، ولن من الحصار المفروض عليه، وحرب

الشعارات والمقولات والشائعات الت تشن عليه.

فأصبحت مشلة الحركات الإسلامية لا ف انعدام ثقافة المجتمع حول مفهوم الدولة الإسلامية بقدر ما ه مشلة التشويه

الذي تمارسه الحركات العلمانية ضده.

و مما لا شكّ فيه فقد ساهم ف تشويه تلك الصورة بعض دعاة الدين الذين يستخدمون الدين لمآرب شخصية وهم بعيدون

كل البعد عن روح الإسلام.

إيصال المرء إل مشروعه انطلاقا من التركيبة الروحية والمادية للإنسان ويعمل عل نظام عميق جداً يبن فالنظام الإسلام

كماله المنشود خلال مراحل حياته المختلفة فيضع له برنامجاً واضحاً فيه ما هو واجب وما هو حرام وما هو مستحب وما

هو مروه وحت يحقق النظام الدين غايته فإنه يرسم للإنسان مساره ف هذه الدنيا بل أبعادها الاجتماعية والسياسية

والاقتصادية والعسرية ويراع جميع حقوقه.

أما النظام المدن رغم ماله من إنجازات ضخمة وعديدة وعل كافة الأصعدة لنه نتاج بشري بحت لذا لن يون بمقدوره أن

يضع النظام الأمثل للبشرية لأسباب عديدة منها حاجات الإنسان الروحية الت لا يتعرض لها بل ويتصادم معها حين سن

القوانين وأيضا لأن الإنسان مهما تجرد لابد وأن ينحاز إل خاصيته الدينية الأسرية السياسية الاجتماعية المذهبية وسواها

والإنسان الغرب إنّما قام بثورته انطلاقاً من ظلم رجال النيسة عليه ف القرون الوسط وهذه نقطة جديرة أن نقف عندها

لأنّها تفسر مدى الموقف السلب الغرب من الدين.



يعجز الإنسان وحده عن رسم النظام الأمثل لجميع شؤون الحياة أما دين اله فهو نظام حياة ودستور شامل وكامل للإنسان

لأنّ اله أوكل للإنسان خلافته ف أرضه والخلافة هنا ليست ه الخلافة السياسية وإنّما ه خلافة كل إنسان عل هذه

الأرض لأنّ بمقدور الإنسان صنع المعجزات عل أرض اله إذا أطاع اله وأحل حلاله وحرم محرماته.

والدين إنما جاء بتعاليمه لأجل سعادة البشر و جاء ليعالج لب المشاكل الت تدفع الإنسان أن يقتل وأن يحسد وأن يخون وأن

يغدر إل آخر هذه المشاكل الت قد تحدث بينه وبين أخيه الإنسان وغيرها من المشاكل الت نتعرض لها ف حياتنا

ل خاطبش أساسها الخاط ونتصرف عل ل خاطبعض المفاهيم حين نفصلها عن الدين نفهمها بش اليومية،حت

كمفهوم الحرية مثلا الت لا يمن أن تون مطلقة فالإنسان مهما تصور أنه حر فهناك خطوط حمراء تحدّ من حريته كقوانين

الطبيعة والمجتمع والأعراف العامة و التقاليد السائدة وما شابه.

.الحال الغرب النظام المدن ذلك ما نراه متجسدا ف فالحرية المطلقة مفسدة وخير دليل عل

حت الحرية الفرية الت يتباهون بها ف العالم الغرب أيضا ليست موجودة وإلا فلماذا مثلا حوكم الاتب الفرنس روجيه

جارودي لمجرد أنه انتقد فرة ما يسم بالمحرقة وحت مبدأ فصل الدين عن الدولة بشل كامل غير موجود ولا يطبق فعلياً

وخير مثال عل ذلك فرنسا الت أقرت ف دستورها أنها دولة علمانية مدنية ثم لاحقت المحجبات ونلت بهم وفرضت عليهن

نزع الحجاب قسراً وهذا مما يتناف مع فرة فصل السياسة عن الدين.

وإن كان أعظم ما تتغن به الدولة المدنية وثيقة حقوق الإنسان فإن هذه الحقوق كفلها الإسلام قبلها وزاد عليها وخالفها

العالم بشل واضح فاضح لمسناه ف تعاطيه مع مسألة الثورة السورية، فف حين أدانت لجنة حقوق الإنسان ممارسات

النظام الأسدي ضد شعبه ووصفتها بالانتهاكات الجسيمة الت ترق لجرائم ضد الإنسانية، وقف العالم موقف المتخاذل

العاجز عن إنصاف شعب يباد إبادة جماعية لمجرد أنّه نشد العدل والتحرر من الظلم والاستعباد والاستبداد، فتجلت وثيقة

.ق لها المجتمع الغربأنّها أكبر كذبة تاريخية يسو حقوق الإنسان عل

كما لابدّ من ذكره أيضاً أنّ الإسلام لا يعارض مبدأ الديمقراطية فأهم مبدأ فيه هو الشورى والحفاظ عل حقوق الجميع كما

كفل الحريات الشخصية للجميع بما لا يتعارض مع مصلحة المجتمع حسب مبدأ ( لا ضرر و لا ضرار).

وخلاصة القول، المجتمع المدن كمصطلح ليس الابن البار للعلمانية بل هو نتاج الحرية، ووليد فرة الانعتاق من حم

النيسة و شعوذاتها، و من ممارسات القهر باسم الدين، ورؤياه قديمة قدم الحرية وتطلعات الإنسان إليها، وتزخر بها الرؤية

الإسلامية للدولة و المجتمع.

وما المراد بالبعد المدن للدولة إلا إدارة المجتمع من غير توجه إيديولوج معين وبعيداً عن التأطير والتنظير الحزب ووفق

رؤية جامعة للأمة، ضمن معايير الفعل الإرادي التطوع المبن عل العنصر الأخلاق السلوك، وضمن معايير الشفافية

والمراقبة والمحاسبة والمصداقية.

للسلطة التنفيذية، فالدولة المدنية ه ون الدولة المدنية ذات مرجعية علمانية أو إسلامية حسب المشروع السياسوقد ت

الهدف المشترك للعلمانيين والإسلاميين عل حدّ سواء ويحدد المرجعية لهذه الدولة شل السلطة التنفيذية الحاكمة.

 

المصادر:


