
منذ البداية سأقرر أنّه لا يوجد ف الإسلام دولة دينية: أساساً الهم الأول ف الإسلام هو بناء الإنسان عن طريق الدعوة،

واستمرار تأثيره ف النفوس لتمر من الدنيا مروراً سلساً وتدخل ف الآخرة دخولا غير عسير. هذا لمن أمن بنظرية الإسلام

ف بناء الإنسان.

أما الدولة: فه فهم وجودي، أي هم العيش المشترك لل جمع حيث حل، وعل أي دين أو عقيدة قام.

 

 

حيث يقوم بناء الدولة عل الحياد الإيجاب من جميع أبنائها. وعل الدولة ألا تميز بين مواطنيها عل أساس عقائدهم أو

جنسهم أو انتمائهم. وعليها أن تحم الإيمان، وذلك بحماية الأفراد من خطر الإجبار عل التدين. فالدولة عليها ألا تجبر أحداً

عل دين معين، وتمنع المجتمع من فرض دين مجموعة عل آخرين غيرهم.

الدولة الراشدة تقوم إذاً عل حيادية الدولة... وتسامح المجتمع... وقبول التعددية والاختلاف.

وه كيان سياس. وكل ما يصدر عنها يصدر ضمن المصلحة السياسية. ومصلحة الدولة ف حماية جميع أفرادها وحماية

معتقداتهم.

واسم الدولة سياس، لا يجب أن ينسب إل دين معين، كمثل الدولة السورية، والدولة الفرنسية، والدولة المصرية. ومن

بذلك فرض دين مجموعة مهما كبرت أو صغرت عل ة. إذ إنّها تعنة أو بدولة يهودية إسلاميالخطأ القول بجمهوري

المشاركين معها ف أرضٍ وعيشٍ مشترك. وهذا يتناف مع مفهوم المواطنة.

لا يجوز أن تفرض الشريعة بقوة الدولة، إذ "لا إكراه ف الدين"

مدنية الدولة ف الإسلام
الاتب : رياض درار

التاريخ : 12 أغسطس 2012 م

المشاهدات : 5658



"إنّ الحم إلا له" (سورة يوسف). ولا تستطيع دولة أن تون ف مقام اله، والعبادة له وحده. والشريعة ه وسيلة لتقوية

الإيمان وتدعيمه ف النفوس، وتمتين التفاعل والتشابك الاجتماع. وبالتال لا يجوز أن تفرض الشريعة بقوة الدولة، بل

بالاقناع والاقتناع. إنّ قهر الدولة عل ممارسة شعائر بعينها نوعٌ من الإكراه؛ و"لا إكراه ف الدين" (سورة البقرة).

وهنا نقف عند مصطلح "الشريعة". إنّه مفهوم يقتض الاتباع والهداية. وهذا يتم بحسب طاقات البشر وقدراتهم. وبحسب

ر فهناك تطو وتأخّر. فمثلا ر البشر، وثباتها جمودرة بتطوفالشريعة متطو ة. وبالتالمرحلة تاريخي ر المجتمع فتطو

منصبٍ ف المرأة أي ّالموقف من حقوق المرأة، لا بدّ من إعادة النظر فيه كحاجة لا تتناقض مع أصل الشريعة، كأنّ تتول

الدولة، بما ف ذلك "الولاية العظم". ومثلا أيضاً هناك الموقف من غير المسلمين، وأن ينتقل مصطلح أهل الذمة إل مفهوم

ية الاعتقاد والتعبير عنه. المواطنة؛ وهو تور شرع لا يتناقض مع أصل الشريعة. ومثلا كذلك أنّ هناك موقف من حر

وحرية الاختيار للدين، لا عل أساس التوريث وإنّما عل أساس الاختيار العقل. وهذا يستدع إعادة النظر ف مفهوم "الردة"

.وجودهم الاجتماع وقناعات الناس ف

كل ذلك يمن النظر فيه، وإعادة النظر فيه، وف إطار الإسلام ذاته. فحيث تبين الرشد من الغ، صار لل راشد الحق أن

يعبر عن موقفه من الاجتماع الإنسان الذي يعيش فيه. وله أن يقرر الولاء له، أو الانسلاخ عنه دون إكراه، لأنّ ذلك أصل بناء

الحريات ف الإسلام. ولذلك سميت دولة الإسلام الأول بالدولة الراشدة، لأنّها قامت عل الحرية ف الاختيار، وعل الشورى

ف القرار، وعل عدم التفرد وعدم القسر وعدم الاستبداد والإكراه.

وحين شابها القسر، وصودرت الحريات، وقام فقهاء السلطان بربط الدين بمصالح السياسيين، صارت ملاً عضوضاً،

وخالفت روح الصحيفة الت أنشأها الرسول الريم (صل اله عليه وسلّم) كأول دستورٍ تعاقدي، احتوى اثنتين وخمسين

مادة دستورية تدور حول حقوق المواطنة وحقوق الإنسان الت قامت ف المدينة المنورة، ودارت عل معيار الفاءة، لا

الولاء.

الدولة ف الإسلام ه إذن دولة مدنية، لأنّها تقوم عل مبدأ المصالح بين الناس، ولا تعتمد مرجعية لاهوتية، أي لا تسمع

لصوت المشايخ كمفوضين عن اله، بل عل أنّهم رجال لهم النصح وعل الجمهور الاستماع. والتقوى ه معيار القرب أو

البعد عن اله.

تعدّد الآراء، وف عل من أصول الدين. حيث التشاور يدل أنّ الاعتراف بالآخر أصل ذلك لتعن علت الشورى مبدءاً فج

التعددية أمان من الاستفراد جرثومة الاستبداد. وف تبادل الآراء وفق مبدأ الشورى يتم الرسو عل رأي مرجعه الأغلبية؛ وهذه

روح الديموقراطية ف الإسلام.

ية التعبير ه هدف أساس؛ وقد نوقش أكبر رأسٍ ف الدولة. فالمجادِلة ه امرأة ناقشت الرسول (صل اله وف الإسلام حر

عليه وسلّم) ف قضية نزل لها قرآن: "قد سمع اله قول الت تجادلك ف زوجها وتشت إل اله واله يسمع تحاوركما"

(سورة المجادلة). إذن هو تحاور، وأخذ ورد، لا قمع فيه ولا بطش. وهذه إمرأة تناقش عمر ف شأن المهور، حتّ اجبر عمر

عل القول: "أصابت امرأة، وأخطأ عمر".

وعل كل حال، فإنّ الذين يطالبون بقيام دولة دينية هم الخائفون، الذين لا يثقون بأنفسهم، ولا بقوة دينهم. والدين الحق لا

وصام وبن ّه ينصر الدولة العادلة وإن كفرت، ويخذل الظالم وإن صلظالم. وال حاكم خوف. وآفّة الدين الحق يحتاج إل

وأكثر من بناء المساجد. هذا يقود للقول: لسنا بحاجة ف بناء الدساتير ف دولة أغلبية سانها من المسلمين أن نذكر أنّ دين



الدولة هو الإسلام، ولسنا بحاجة لتضمين الدساتير أنّ الشريعة ه المصدر الرئيس للتشريع.

ام الإيمان فأح أن يلجأ إل مؤمن الحق لالإيمان، ول ف مواطن الحق لبالتعبير بأنّه ل تفوأكثر من ذلك، علينا أن ن

.المشترك الجمع م القانون بين المواطنين فويح .المشترك الجزئ

إنّنا بذلك نحقّق الإيمان، ونتخلّص من النفاق والمنافقين، ونساهم ف جعل أبناء الوطن الواحد يشاركون ف تطوير بلادهم، لا

عل أساس مذهب أو طائفة، وإنّما عل أساس مصالحهم المشتركة. لا عل أساس ولاءاتهم أو انتماءاتهم، وإنّما عل أساس

الفاءة والإخلاص.

الإسلام عقيدة البعض، ولنّه حضارة الجميع

لة والاقتصادية والثقافية لة والاجتماعيالحقوق الديموقراطية السياسي ة ويقرالحري يقر عقدٍ اجتماع الذي يقوم عل وكل

المواطنين بغض النظر عن دينهم وعرقهم. فالإسلام عقيدة البعض، ولنّه حضارة الجميع. والدولة دولة حق وقانون، دولة

وطنية ديموقراطية تعبر عن الل الاجتماع، وتأت سلطتها عبر انتخابات حرة نزيهة، وتضمن حرية الاعتقاد والرأي

والاجتماع والتعبير، وتضمن وصول المعلومات إل الجميع.

دولة تعتمد عل مؤسسات المجتمع المدن لتشارك ف البناء ف كافّة مجالات الحياة، وف تحقيق العدالة الاجتماعية وتوزيع

الثروة توزيعاً عادلا، وف قمع محاولات الاستغلال. دولة... الحوار فيها مبدأ لحل المشلات والخلافات. وتقوم عل إسقاط

الإقصاء ف الحياة السياسية والاجتماعية.

:عل سيقوم العقد الاجتماع ذا جوه ف

• الديموقراطية وحقوق الإنسان مقابل الاستبداد وبمواجهته؛• المواطنة المتساوية ف الحقوق والواجبات ف مواجهة

التشرذم الطائف والعرق؛• الوحدة ف مواجهة التجزئة؛• العدالة الاجتماعية ف مواجهة الاستغلال وسوء توزيع الثروة؛•

ة فة؛• الأصالة الحضاريه والتبعيمواجهة التشو ة؛• التنمية المستقلّة والمستدامة فمواجهة مشاريع التبعي الاستقلال ف

.مواجهة التغريب والمسخ الحضاري

ون فأن ت ة. المهمة أم علمانيذا دولة بأنّها إسلامياً إن وصفنا هعندها لن يعود أمراً مهم

خدمة أبنائها من أي جنس أو لونٍ أو عقيدة أو انتماء... وعل سوية واحدة.

 

دول الخليج العرب المصدر: الجالية السورية ف

ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

* أستاذ وخطيب ف جوامع دير الزور (سورية)، ومناضل سياس من أجل الحرية قض سنين ف سجون النظام السوري،

ة فندوة حول آفاق المرحلة الانتقالي محاضرة ألقيت ف السوري. هذا المقال هو نص المنبر الديموقراط عضو مؤسس ف

سوريا، نظّمها منتدى حوران للمواطنة ف القاهرة 14-15 تموز/يوليو 2012.

ف خضم إعادة صياغة العقود الاجتماعية ف بلدان الربيع العرب، تتم المطالبة بدولة مدنية ديموقراطية، حتّ من قبل

تيارات وأحزاب الإسلام السياس. ولن يبق السؤال مفتوحاً حول إمانية تطبيق الشريعة ف دولة مدنية، وموقف هذه



ية التعبير والعقيدة، وتطابق هذا دولة مع الدين الإسلام. إضاءة من مناضل إسلام وسياس عريق. الدولة من حر

المصادر:


