
كانت توقُّعات الناس أن القيادة السورية مع أحداث درعا أن تقدِّم تنازلات، وهو جهل بالسياسة والتاريخ وعلم الاجتماع،

ا مجلس الشعب وكيف يصفق؟ لقال هل أنا فبسبب الجهل بطبيعة الأمراض الاجتماعية، ومن رأى مجلس (القرود) عفو

حلم أم علم؟

ولو اجتمع أهل درعا كلهم وليس بينهم طبيب واحد عل مصاب باليرقان ‐أبو صفار‐ لما تقدّموا بحل معضلة مرضه إلا

سقاما، ولذا وجب تشريح بنية الديناصور السياس ف الغابة العربية...

يطرح (اتيين دي لابواسييه 1530 ‐ 1562) ف مقالته عن (العبودية المختارة) هذا السؤال المحير: (شء واحد لا أدري كيف

تركت الطبيعة الناس بلا قوة عل الرغبة فيه وهو (الحرية) الت ه الخير الأعظم وضياعها تتبعه النبات تتْرا وما يبق بعده

تفسده العبودية وتفقده رونقه).

ولن لماذا تسقط الأمم ف قبضة الديتاتورية؟ وكيف تصاب مجتمعات شتّ بهذا المرض الخبيث ف التاريخ بحيث

يشترك ف توصيفه كل من (الواكب) و(لابواسييه) بأقبح النعوت، أما الأول فيصف الاستبداد ف كتابه (طبائع الاستبداد

ومصارع الاستعباد) أنه لو كان رجلا وأراد التعريف بنفسه لقال:

(أنا الشر، وأب الظلم، وأم الإساءة، وأخ الغدر، وأخت المسنة، وعم الضرر، وخال الذل، وابن الفقر، وابنت البطالة،

ووطن الخراب، وعشيرت الجهالة).

أما (لابواسييه) فيصف الديتاتورية: (ما هذا يا رب؟ كيف نسم ذلك؟ أي رذيلة تعيسة أن نرى عددا لا حصر لهم من الناس

يحتملون السلب والنهب وضروب القسوة لا من عسر أجنب، بل من واحد لا هو بهرقل ولا شمشون. إنّ لل رذيلة حدا

تأب طبيعتها تجاوزه. فأي مسخ من مسوخ الرذيلة هذه لا يستحق حت اسم الجبن ولا يجد كلمة تف قبحه، والذي تنر

الطبيعة صنعه، وتأب اللغة تسميته؟).

نحن نعرف من علم البيولوجيا أن الائنات تمرض كما تنهار الدول وتنقرض الحضارات فلا تسمع لهم ركزا.

ولن ما المرض تحديدًا وكيف يحدث؟

المعرفة والسلطة
اتب : خالص جلبال

التاريخ : 15 فبراير 2012 م

المشاهدات : 8748



هل هو بسبب هجوم عنصر خارج أم هو تعبير عن انهيار داخل؟ هل هو أمر طبيع أن تخسر الشعوب حريتها؟ يقول

ن لبشر فرد أن ينجح فالأمة بسلاح الخوف، ولا يفسرون لنا كيف يم السياسيون: إنّ الطغيان يحصل بـ (تسلط الفرد) عل

بناء آلة رعب بحجم ديناصور لاحم.

ويرى المثقفون أنّ (القوة) ه الت تقرِر مصير الأمة، فلا يمن (لعين أن تقاوم مخرز ودبوس ومسمار)، ولا لعصفور أن

يواجه مسدسا كما جاء ف شعر القبان ‐ رحمه اله ‐.

ولن القرآن يعس هذا المفهوم، فيلوم الضحية وليس الجلاد، وينفرد بمصطلح (ظلم النفس)، فما يقع للناس هو بما

(كسبت أيديهم)، وما ربك بظلام للعبيد، ويلوم (المثقف) الذي يجب أن (يبين) الأفار للناس ولا يقعد ف جيب الحاكم.

ويعتبر أن (الأفار) ه الت تغير المجتمع وليس تغيير الحام، لأن الطغيان سوف يستبدل بطغيان أشد، وعندما خسرنا

الحياة الراشدة وحمنا السيف تغيرت سيوف كثيرة عل رقابنا ولن الحياة الراشدة لم تعدّ قط.

ولا يفرخ مجتمع طاغية إلا بالاستعداد الخف، ولا تخرج الدمامل إلا ف جسم منهك بمرض السر أو الايدز.

وبالمقابل؛ فإنّ تغيير الواقع يتم بتغيير رصيد ما بالنفوس، وإنّ اله لا يغير ما بقوم حت يغيروا ما بأنفسهم، والأمراض

الاجتماعية ف النهاية تحملها (وحدات) من الأفار كما حملت الأمراض (الوحدات) الإمراضية من جرثوم وفيروس.

ن لأمة أن تُستعبد لولا استعدادها علما يفقده الجمل، ولا يم لولا أن الغلام يحمل من الوع ن لطفل أن يقود جملاولا يم

الجثث. فهذا مفتاح جوهري ف ولا تحط النسور إلا عل .رقبة شعب واع ن لدكتاتور أن يقعد علللعبودية، ولا يم نحو خف

فهم المشاكل.

.حد تعبير (فوكو) الفيلسوف الفرنس طبقات آركيولوجيا المعرفة عل ويترتب عليه أمر هام وهو تحديد منطقة الحفر ف

،فصل الخريف بتفسخ الارتباط مع الشجرة الأم، وينفجر المرض بانهيار الجهاز المناع الأرض ف الغصن يتهاوى إل

،لولا المرض العرب ولم يظهر الخراج الصهيون ،ك الداخلالدول بالتف وتمرض النفس بعبادة الذات الفانية، وتتداع

وتتلاش الحضارات من صفحة التاريخ بالانتحار الداخل كما ذهب إل ذلك حجة التاريخ (توينب) ف كتابه (دراسة التاريخ

.(STUDY OF HISTORY

وتعرض (لابواسييه) ف رسالته القيمة عن كيفية السقوط ف وهدة العبودية، فأشار إل أربعة أفار رئيسية:

(سلطان العادة) وكيف أنها تتحم ف السلوك عل ثلاث مراحل، وكيفية (تغير محتويات النفس) مع الوقت وانقلاب

الأوضاع لتصل إل درجة من البؤس لا يصدقها أكثر المتشائمين؛ فالفرس البري يجمح براكبه والمروض يتباه بسرجه

ويفلسف بؤس العبودية.

وإنَّ (أصناف الطغاة) ثلاثة.

وأخيرا أن المجتمعات تنساق إل العبودية بثلاث طرق:

فأما الطغاة فهم عل أنواع: فمنهم من يمتلك الشعب عن طريق الانتخاب (المزور)، (والبعض الآخر بقوة السلاح، والبعض

الثالث بالوراثة المحصورة ف سلالتهم).

وعندما يريد المقارنة بينهم يرى بعض (الاختلاف)، ولنه لا يرى (اختيارا) بينهم، بسبب طرق الوصول إل الحم وأسلوبه:

(فمن انتخبهم الشعب يعاملونه كأنه ثور يجب تذليله، والغزاة كأنه فريستهم، والوارثون كأنه قطيع من العبيد امتلوه امتلاكا

طبيعيا).

أما الوقوع ف قبضة العبودية فه بدورها ذات ثلاث شعب لا ظليل ولا يغن من اللهب:

(فهو يقينًا لا ينساق إل العبودية إلا عن أحد سبيلين؛ أما مروها، أو مخدوعا)؛ (مرها) بسلاح أجنب أو (طائفة) من

مجتمعه، وأما (الخديعة) فما حصل مع أهل صقلية عندما استبدلوا الرمضاء بالنار فرفعوا (ديونيسيوس) إل سدة الحم



.(TYRAN) التاريخ (باسم القائد ثم الملك ثم الملك المطلق) ثم ليأخذ اسم الطاغية ف :لإنقاذ البلد فتسم

وأما (تغير السلوك التدريج)، فمن نشأ ف الاستعباد يشبه من اعتاد شرب السموم فلا يؤثر فيه لدغ الثعابين، أو يشبه أهل

المناطق الاسندينافية العليا، فمن ولد ف الظلام لأشهر طويلة يفاج بسطوع ضوء الشمس، ويظن كما يحصل لحيوان

(الخلد) أنّ الظلام هو أصل الأشياء، أو كما اعتادت الشعوب العربية عل (الأحام العرفية)، فه لا تعرف ما ه (الحالة

الدستورية)، وكل هامش خلاص ينفحه الحاكم بما فيها منحة (الديمقراطية) تأخذها الشعوب أنها هبة تتصدق بها يد عليا.

وكما يقول (ميافيلل) ف كتابه (الأمير) إنّ عل الحاكم أن يعطيهم (الرحمة) بالقطّارة، أما (العذاب) فيجب أن يصب من

فوق رؤوسهم كالحميم يصهر به ما ف بطونهم والجلود، ولهم مقامع من حديد، بمعن أن الناس مت سقطت ف فخّ العبودية

صعب عليها جدًا الخلاص من شركه.

قد يعرف الجيل الأول مرارته كما ذاقه جيلنا، أما من ولد فيه فالأغلال ف أعناقهم والسلاسل يسحبون، اعتادوا عليه يعتبرون

أن نظم الحياة يمش هذا، كما ف بطء ضربات القلب عند السلاحف، أو برودة الماء عند السمك. كذلك ترى المجتمعات

أن (الطغيان) هو من طبيعة الأشياء.

يقول (لابواسييه): (لنقل إذن أن ما درج الإنسان عليه وتعوده يجري عنده بمثابة الشء الطبيع ومنه كانت (العادة) أول

أسباب العبودية كشأن الجياد الشوامس تعض الرسن بالنواجذ ف البدء ثم تلهو به أخيرا وبعد أن كانت لا تاد تستقر تحت

السرج إذا ه الآن تتحل برحالها وتركبها الخيلاء وه تتبختر ف دروزها تقول: إنها كانت منذ البدء ملا لمالها، وأن آباءها

عاشت كذلك، وتظن أنها ملزمة باحتمال الجور، وتضرب الأمثلة لتقتنع بهذا الالتزام، وبمر الزمن تدعم ه نفسها امتلاك

طغاتها إياها).

وهنا نفهم معن الهجرة ف الاستلام، ونفهم المغزى العميق من قصة أصحاب الهف الذين هربوا إل كهف بارد وضنُّوا

بلبهم أن يبق ف مجتمع تبخرت منه الضمانات.

والمجتمعات الوثنية لا تحمل أي ضمانة لأي إنسان أ وحيوان أو شء ف أي زمان أو مان.

أو قصة موس –عليه السلام‐ وهو يعبر ببن إسرائيل البحر فانفلق فان كل فرق كالطود العظيم.

إنها نفض اليد من وسط محنط ميت وإعلان ولادة مجتمع جديد.

إنّ إبراهيم –عليه السلام‐ كان مشروع أمة، كذلك الحال ف فتية الهف، أو عبور بن إسرائيل إل سيناء ك تون مدفنًا

جماعيا لهم لجيل كامل خلال أربعين سنة يتيهون ف الأرض؛ فيخرج من أصلابهم جيل جديد لا يعرف إلا الصحراء والحرية.

إنّ بن إسرائيل الذين خرجوا من أرض فرعون لا يصلحون لحمل رسالة موس –عليه السلام‐، بل لا بدّ من جيل جديد لا

يعرف الطغيان، ولا يستطيع العيش ف ظروف الدكتاتورية.

ذكرت سابقًا أمراض المجتمع العرب الإسلام (العشرة)، وكان ف رأس القائمة (تقديس الآباء)، أو ما كرره القرآن بتعبير:

{إنا وجدنا آباءنا عل أمة وإنا عل آثارهم مقتدون}، بالإضافة إل (2) تأليه القوة، (3) واحتقار العلم، و(4) تبرئة الذات

واتهام الآخرين، و(5) إجازة الغدر، و(6) ظن أن النص يغن عن الواقع أو مرض انفاك النظرية عن الممارسة والتاريخ،

و(7) الاهتمام بفضائل الجهاد بدون معرفة بشروطه وهو الخراج الذي فجر كل مشاكل العنف ف المجتمع العرب، و(8)

رفض المسلمين للديمقراطية مع أنها أقرب إل الرشد من كل ما عليه واقع المسلمين السياس اليوم(*)، و(9) وتمن العقل

الخوارق الأسطوري ف حياتنا وانحسار العقل العلم، (10)وظن أن الأحام لا تتغير بتغير الأزمان أي كأن العدل لا يمن

أن ينمو أكثر فأكثر.

ويتعلق المرض الأول ‐أي سلطان العادة‐ بهذه الحزمة من الأمراض كسبب أساس ف رسوخ شجرة الطغيان.

ويختصر (لابواسييه) الخلاص من الطغيان بوصفة بسيطة واضحة ليس قتله بل عدم طاعته: (اعقدوا العزم ألا تخدموا



م مصادمته بل محض الامتناع عن مساندته، فترونه كتمثال هائل سحبت قاعدته فهوى علا، فما أسألتصبحوا أحرار

الأرض بقوة وزنه وحدها وانسر).

ويتلم القرآن بنفس المنطق عن جدلية الطغيان بتعبير اللمة الطيبة والخبيثة؛ فيشبه الاثنتين بشجرتين، وعل ما يبدو فإنَّ

هذا يصلح تفسيرا لماذا تبر شجرة الديتاتورية فيصل سعفها إل أعل من شجرة نخلة باسقة طلعها كأنّه رؤوس

الشياطين، ولنه نمو يحمل إمانية سقوطها تحت ثقلها الخاص، فه ف النهاية تُجتَث من فوق الأرض ما لها من قرار،

وبل أسف فإن هذه الوصفة النبوية لم يستفد منها أحد لا الإسلاميون ولا غيرهم، بل تبنّ الجميع مذهب الخوارج ف قتل

الحاكم بالسيف، أو مذهب الثورة الفرنسية ف فصل رأس المستبد عل مقصلة. تقول الرواية: إن الطبع يغلب التطبع، ولن

ا من بطن واحدة، جعل الأول يسمن فتربية كلبين خرج س هذا بالتجربة، حيث عمد إلأثبت ع (ورجلي) ع اسبرطةِمشر

المطابخ، والثان يجري ف الحقول حت إذا كبرا بما فيه الفاية جاء بهما إل السوق ثم وضع أمامهما وعاء من الحساء

بجانب أرنب وأطلق اللبين، فإذا أحدهما يلعق الوعاء كسولا رخوا، وأما الثان فيضرب ف البراري يلاحق الأرنب المذعور.

قال ليورج يعلق عل المنظر المثير: ومع هذا فهما أخوان. إن التربية قد تهبط بالإنسان إل أسفل سافلين فتمسخ الإنسان

إل شل القردة والخنازير، أو قد ترتفع به إل أعل عليين فتسجد له الملائة أجمعون. وأن رصيد السلطة ه من الجهل أو

المعرفة ولم ين للشيطان سلطان عل الناس إلا من اتبعه من الغاوين.

ـــــــــــــــــــــــــــ

(*) ه أقرب إل الرشد عل اعتبار المقارنة بينها وبين الأنظمة الديتاتورية الاستبدادية الت حمت الدول العربية، وإلا

فالديمقراطية ليست بديل لأن تون نظام حم يرتضيه المسلمون ويسعون لإيجاده بعد زوال الأنظمة الديتاتوري، وإنما

النظام الإسلام ( نور سورية).

المصدر: الإسلام اليوم 

المصادر:


